## 楞嚴經(第十講)附佛外道邪魔電子書. pdf 慧律法師佛學講座 - 楞嚴經(10)

第十講:大佛頂首楞嚴經大綱(義貫目次解說)(10)

南無本師釋迦牟尼佛 南無本師釋迦牟尼佛 南無本師釋迦牟尼佛

我們在講經前,作一點資料的補充,請翻開2367頁,第一行,愚迷貪著的信徒,莫測高深、捕風捉影、穿鑿附會,以訛傳訛,誤以為真,此即邪魔之下品者;然當今如是之下品魔,到處充斥,創派立宗,附於佛法,廣設道場,遍佈國際。有心之人,其不觳觫哉?觳 厂火ノ這個觳是叫做羊腳;這個觫 ムメ、就是害怕、發抖的樣子。意思就是說:現在附佛的外道很多,遍佈國際,有心之人,難道不戰戰兢兢、戒慎恐懼,防範他們嗎?所以,就是這個意思,羊的腳顫抖、發抖,要被人家宰殺,恐懼的樣子。意思就是說:邪魔外道、附佛外道這麼多,我們應當戒慎恐懼,戰戰兢兢。

好!翻開2387頁,(二) 墮四種編常惡見(四編常論)。因為<u>外道在第七意識的生滅微細相突不破,就卡在這個地方</u>,因為他的心境只能到達這個地方,所以,因此沒有辦法全面性的了悟如來藏性的不生不滅,因此到第七意識的微細相就突不破,因此就卡在這個地方,<u>立種種的偏執論</u>。經文:「阿難,是三摩中諸善男子,<u>凝明正心,魔不得便</u>,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於圓常中起計度者,」於圓常中,就是指第八意識的圓滿常住心性,因為他沒有悟,所以,起計度就偏了,他偏了!「是人墜入徧四常論。」

好! 2388頁,義貫:「阿難,是」正修「三摩」地「中」之「諸善男子,凝」定不動「明」照不惑,「正」持其「心」,不起愛求,故「魔不」能「得」其「便」,故能增修圓定,照破想陰,行陰現前。於是「窮」十二「生類」生滅之根「本」十二生類當然就是胎生、卵生、濕生、化生、若「有想」、若「無想」、非有想、非無想·····這當然就是十二類生。之根本就是(行陰),「觀」察「彼」行陰(七識)「幽清」恆「常擾動」之「元,於圓」徧、相續之「常」相「中起計度者,是人」即「墜入」外道「四」種「徧常」之邪「論」中。

哪四種呢?1.類別。①計「心境為常」惡見。第一個是計「心境為常」的惡見,經文:「一者,是人窮心境性,二處無因;修習能知二萬劫中十方眾生所有生滅,咸皆循環,不曾散失,計以為常。」這個是第一類別,這總共有四個類別。

翻過來,2390頁,第三行,義貫:「一者,是人」欲「窮」究「心」與「境」之「性」,以求一切法之本元,然而發覺心境「二處」皆「無」所從生之「因」(亦即,無物能生心境二者);沒有一樣東西可以生心境。復依其窮究心境之「修習能」得「知二萬劫中十方」一切「眾生所有生滅,咸皆循環」相續不斷,故彼心境皆「不曾散失」,方能生已滅,滅已生,生生不息;以此見故「計」心境「以為」普徧「常」住不壞。他的功夫就只能知道二萬劫。

②計「四大是常」惡見。經文:「二者,是人窮四大元,(四大元就是四大的本

元。)四性常住;(就是計四大之性為常住,就是地、水、火、風是永遠存在的。)修習能知四萬劫中十方眾生所有生滅,咸皆體恆,不曾散失,計以為常。」 2391頁,中間,義貫:「二者,是人」研「窮四大」之本「元」,而計「四」 大之「性」本來「常住」不壞。彼由「修習」而「能知四萬劫中十方」一切「眾生所有生滅」皆從四大而來,然彼四大本身「咸皆體」性「恆」常,「不曾散失」故眾生得以生滅相續不斷,以此見故,「計」四大之性「以為」普徧「常」 住不壞。

③計「八識為常」惡見。不知道識就是生滅的執著和分別。經文:「三者,是 人窮盡六根、末那執受,」末那就是第七意識,第七意識以第八意識的見分為 自我。心、意、識、為什麼要頓點呢?這「心」是指第八意識;「意」是指第 七意識;「識」是指前六識,所以,它是完全不同的,所以,要用頓點分開來。 如果你把「心意識」三個連成念,那個是方便,所以,要頓點才對的。心、意、 識、然後,「心」就是指第八意識,就是如來藏識;「意」就是指第七意識,就 是恆常執著第八意識為自我,以第八意識的見分為自我;「識」是指前六識。「心 意識中本元由處,性常恆故;修習能知八萬劫中一切眾生循環不失,本來常住, 窮不失性,計以為常。」這個要有一點唯識學的基礎,不過,薰習總是好的, 薰習,慢慢提升我們心靈的般若智慧。我們如果沒有般若智慧,我們的思惟模 式,就會只有一直線的思惟模式,譬如說:一加一等於多少?大家都說:二! 是不是?我們的思惟模式是直接性的。但是,佛法它不是這樣講的,一加一等 於二,一從哪裡來?這個是問題,開始把你的語言、文字,這些觀念化的假相 探究到底,探究到底。所以,我們的思惟模式,一般都轉不過來,都轉不過來,

一般眾生就是這樣子,會卡在某一種觀念裡面。問一個問題:如果我發給你們, 桌上每一個人有三顆蘋果,你們每一個人都吃了一顆,剩下幾顆?二顆,是不 是?不對!剩下三顆,因為一顆在肚子裡面,二顆在肚子外面,剩下三顆。因 為我們的思惟模式都是直線的,轉不過來,一下子轉不過來。是不是?三顆, 吃下去,當然一顆在裡面嘛,二顆是在外面嘛!是不是?冷笑話!好!

2392頁,倒數第一行,義貫:「三者,是人」於定中「窮盡六根」所攝之 六識、及第七「末那」識,以及末那所「執受」為我之第八識,如是於「心、 意、識中」求其根「本元由」生起之「處」,計其「性」為「常恆故」,而不知 其為行陰相續之由。不知道說萬法都是剎那生剎那滅的一個生滅相續的假相, 我們執以為實,然後,就卡死在這個觀念裡面。所以,佛陀告訴我們說:每一個人都在追求快樂,每一個人都在追求幸福;但沒有一個人真正了解快樂是什麼、幸福是什麼?為什麼?他就拿這個生滅的假相拼命的追求,他怎麼可能得 到快樂呢?而不知其為行陰相續之由。由其「修習能知八萬劫中一切眾生」死 此生彼,雖「循環」輾轉,然此八識卻從「不」曾散「失」;因此而謂從「本」 以「來」識性「常住」,復「窮」此循環「不失」之「性」,以為是不壞不滅而 「計以為」普徧「常」住。就是著識大以為恆常。

④計「想陰盡為常」惡見。因為他現在透過三十種陰魔:色陰魔、受陰魔、想陰魔,現在要進入這個行陰魔,所以,他認為想陰魔已經盡了,到這個地方就是永恆,他不知道後面還有一個微細的識陰魔,不知道,意識的識。經文:「四者,是人既盡想元,」就是透過了想的十種陰魔了。「生理更無流止運轉,」

把筆拿起來,這個「生理」不是你那個生理,<u>「生理」是生滅之道理</u>,所以, 簡稱生理。這個生滅之道理,生生滅滅,滅滅生生,這個無常的道理,生理更 無流止運轉,因為他只能見到第七意識,第八意識的微細,他突不破。認為「生 滅想心今已永滅,理中自然成不生滅,因心所度,」提早,提早,計為怎麼樣? 「計以為常。」

翻過來,好!2394頁,第五行,(註釋),「生滅想心今已永滅,理中自然 成不生滅」: 既然「有生滅」之想陰既已永滅,他便以為按理而言,他自然已 證到了「不生不滅」的境地。但是此時他的想陰雖滅,而行陰尚未滅,因此行 陰微細之生滅相(此正是第七識之種子),「種子」旁邊寫二個字,就是:習氣, 叫做隱性,隱性,潛伏的力量非常的大。要降伏貪瞋癡,這個是功夫,平常大 家聽經,看起來很有理性;但是,你一碰到境界了,那一種貪瞋癡、瞋恨、憤 怒的心,一下子就跳出來了。所以,我們每一個人,都潛伏著貪瞋癡、嫉妒、 佔有、攻擊、傷害的隱性在,只是看什麼時候因緣蹦出來,不知道!仍有微細 的流注生滅相,為什麼用流注呢?就像瀑布、就像水流、像大海底下的伏流。 這個流注,從這個大海看,非常的平靜;但是,底下強烈的水流,你看不到, 所以,這個叫做伏流,伏在海底下那個非常強烈的水流,但是,從表面上看不 到。我們表面上就是眼耳鼻舌身意。是不是?表面上;但是,我們的伏流在哪 裡?第七意識跟第八意識,非常的微細,非常的微細。我們執著到什麼程度呢? 執著到我們連晚上作夢,都還認為有一個「我」,這個「我」,二十四個小時都 卡住,叫做流注生滅,所以,流注生滅的意思就是非常微細。是故他實非已 經·····其實,他並還沒有達到真正的不生滅。按《楞伽經》義而言,此時為

已經滅了「相生、相住、相滅」,然猶未能滅「流注生、流注住、流注滅」。這個很重要,做一個筆記,相生、相住、相滅,這個「相」就是粗惑,一般粗糙,你可以觀照得到的,相可以看得到的,花是生滅的。是不是?這個桌子、椅子、毛巾是生滅的,這個你很容易觀察得到。但是,潛伏在我們內心裡面,那種煩惱的習氣種子,你觀測不到,它就像潛伏在大海底下的伏流,其實是很強,但是,你沒有覺察,所以,這個叫做粗惑。然猶未能滅流注·····「流注」的旁邊寫:細惑,這個就非常的微細,難以覺察,流注生、流注住、流注滅。

義貫:「四者,是人既」已「盡」了「想」陰之根「元」就是(想陰已盡),破了三十種陰魔了。因而他以為此想陰之「生」滅於「理」上言之,「更無」復出現遷「流」、息「止、運」行、「轉」變等種種施為之相的道理,因他以為彼有「生滅」之「想心」(想陰)「今」既「已永滅」,於道「理中」而言,他「自然」已經「成」就了「不生滅」之法體;殊不知道,微細的煩惱習氣種子還沒有斷,他不知道。然而他的行陰尚未滅,故仍有行陰的微細流注之生滅相,因此他實尚未達真不生滅之境,不過「因」他自「心所度」忖,而「計以為常」住不生滅。

2 · 結語:墮為外道(圓常論)。經文:「由此計常,亡正徧知,」就是佛的知見,叫做正遍知,佛就是正遍知、明行足、善逝、世間解嘛!所以,亡正遍知就是失掉了佛的知見,「墮落外道,惑菩提性,是則名為第二外道立圓常論。」義貫:「由此」自心魔作祟,邪「計」心境、四大、八識等為「常」住不生滅,不達諸法無常之性,因而「亡」失如來所教「正徧」之「知」見,而「墮落」

於「外道」(即學佛法成外道),以致「惑」亂自他「菩提」正覺之「性。是則 名為第二」類「外道」所「立」之「圓常」邪「論」。

(三)墮四種顛倒邪見(四顛倒見)。經文:「又三摩中諸善男子,堅凝正心,魔不得便,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於自他中起計度者,是人墜入四顛倒見,一分無常,一分常論。」2397頁,義貫,「又」於「三摩」地「中」,已透過想陰十境之「諸善男子,堅」固「凝」定不動、持「正」其「心」,不起愛求,外「魔不」能「得」其「便」,故能破想陰而令行陰顯現;然彼繼而「窮」究此行陰,以為是十二「生類」生滅的最終之根「本」,然而他「觀彼」行陰(七識)係「幽」隱輕「清」、恆「常擾動」、他便以為這是一切生滅最終之根「元」,不知道後面還有一個第八的微細意識。因此,此行者便「於自他」法「中」,妄「起計」著、籌「度者,是人」即因此而「墜入」外道「四」種「顛倒」之雙計惡「見」中,計執諸法皆是「一分」(一半)「無常」,而另「一分」(另外一半)卻是恆「常」之邪「論」。一半常,一半無常。

{詮論},本節中所述<u>行陰之魔相</u>,是由於<u>行者見行陰之體顯現</u>(「觀彼幽清、常擾動元」),便著於其相,復於其相上種種推究、攀緣、穿鑿附會,<u>以自心妄想而去分別計度那些行陰之相,而以為是究竟之相顯現,才會有魔事起</u>。若見行陰現時,雖見其相,只要不取不著、平等不動,不隨之而起計度,只覺知那是禪境必經過程中的一個現象而已;如是觀察了知,即仍依本法修習,本法就是如如不動,不取於相。無有旁鶩,行陰即指日可破。

然而廣而言之,一切魔事的產生,都是由於這件事:我們「見相著相」!於修行中,於所有見聞覺知,若有所見、有所聞、有所覺、有所知,其種種相,一概不依、為什麼?因為見聞覺知都是觀念,都是生滅意識心。所以,一概不依、不隨、不取、不著,只依本心就是不生不滅的真如藏性、如來藏性。只依本如來藏性的心,以及本法,究竟空性之法,則魔事自破。反之,若有所見、有所聞(見聞染淨、莊嚴、恐怖、可愛等相)、染相、淨相、莊嚴相、恐怖相、可愛相,統統叫做相。有所覺、有所知(或知、或解、或悟某經、某理、某事),即起貪愛、迷執、計著,則不論你修行多高,定力多深,皆立刻為魔所趁、為魔所用,而墮魔數,斷菩提路。

這個很重要的觀念就是說:八大宗派也是這樣,弘揚你個人相應的法門;如果說:我們一弘揚淨土法門,馬上就起煩惱,別人跟我們看法不一樣,修禪或修密的,我們就一直批評人家;這個我們已經墮入魔數了。所以,重點在哪裡呢?重點就是說:我修我的,生死是自己的事情,其他八大宗派,予以尊重,這個是很高超的修行人。現在不是這樣,小乘譏笑大乘:大乘非佛說;大乘譏笑小乘是焦芽敗種。淨土說:我是三根普被,利鈍全收;禪宗說:即心即佛,不必這麼辛苦,見即是性,性就是平等,如來藏性。密宗說:三密相應就是佛;天台、華嚴,各有他們的思想領域。因此,師父在這裡,要誠心的奉勸諸位法師和護法居士,一個修行人,連包容異己都做不到,內心起煩惱,認為別人看法跟我不一樣:為什麼不按照我這個方法才能了生死呢?你自取煩惱,這個就是你已經墮入生滅之相了。因此我們研究佛法的人,很清楚佛的用意,說:是法平等,無有高下,你修什麼,我尊重你,要看福德、要看因緣。是不是?

2399頁,1·類別。①計「我常他為無常」之邪見。經文:「一者,是人 觀妙明心徧十方界,湛然以為究竟神我;從是則計我徧十方,凝明不動,一切 眾生於我心中自生自死,則我心性名之為常;彼生滅者真無常性。 | 倒數第二 行,{註釋},「湛然以為究竟神我」:將行陰之幽清認作是湛然不動之性,且以 之為究竟之神我。「神我」,即所謂靈魂。又,此即印度外道二十五冥諦,這個 我們講過了,二十五諦中之最後一諦。彼外道有達深定者,2400頁,能觀 八萬劫,但於八萬劫外,即冥然莫辨,彼遂以此冥然莫辨、不可知的境地,立 為一切法之本源,稱之為「冥諦」(冥然的真理)。冥然的真理。(此猶如道家 的「混沌」:「恍兮惚兮其中有相」。若有若無。是不是?此「混沌」儒者又稱 之為「無極」。)外道又立從「冥諦」生「覺大」(儒道亦立從「無極」生「太 極」。)太極生兩儀,兩儀生四象、八卦等等。又從「覺大」生「我心」,從 「我心」生「五微」,做一下筆記,五微就是色、聲、香、味、觸。那麼,這 個「五微」也是同「五唯」,唯,一個口字旁,唯我獨尊那個唯。生五微,就 是色、聲、香、味、觸的五微,從「五微」生「五大」,地、水、火、風、空。 從「五大」生「十一根」(儒道亦立從「太極生兩儀」(兩儀即陰陽),再立從 「兩儀生四象」)最後立一「神我」。所以,二十五諦中,最初為「冥諦」,最 後為「神我」,中間共有二十三法,是為「冥諦」所生之諸法(因此冥諦為最 初之能生者)。而冥諦生這二十三法作什麼用呢?他們說,是為了讓「神我」 受用。(這與耶教言上帝創造宇宙萬物,皆是為了讓人類受用,是如出一轍的, 只不過耶教的道理膚淺得多。)所以,印度的古老思想,就超越了耶教,印度 的古老思想。又彼所謂「神我」約略等於第七識種子,以第七識為我執中心, 內執第八識為我,外執前六識為我所,故略同。此行者本來是修行佛法的,竟 暨入邪計行陰為神我的外道論,滋可嘆哉!很可惜!

2401頁,義貫:「一者,是人觀」行陰之幽清常擾動元,而以為是「妙明」真「心、徧」滿「十方」世「界」,且將其幽清認作「湛然」不動之性,錯認了!並「以為」彼即是「究竟」之「神我;從是」謬想「則」更「計」神「我徧十方,凝明不動」,無生無滅,故是常住之性,而「一切眾生於我心中自生自死,則」神「我」之「心性名之為常」住不變;而「彼」有「生滅者」(我心中之眾生),是「真無常性。」(此為計我是常、眾生於我心中生滅,是為無常。)

2402頁,②計「國土無常及究竟常」之邪見。經文:「二者,是人不觀其心,徧觀十方恆沙國土。見劫壞處,名為究竟無常種性;劫不壞處,名究竟常。」這個劫壞處,就是我們現在所講的星系崩壞、敗壞、爆炸,用現在的名詞來講,叫做見劫壞處,就是看到整個銀河系某一個地方,恆星爆炸了、毀滅,就是這個意思,用現在的名詞是這樣子,因為不能離開水、火、風三災嘛!義貫:「二者,是人不」復「觀其」自「心」(因已確定計執自心為神我,是真常性),反而周「徧觀」察外「十方」器界「恆沙國土」。彼但「見」為「劫」末三災所「壞」之「處」三災就是水、火、風。所壞之處,即「名」彼世界「為究竟無常種性」(而不知諸世界於空劫後仍有成劫。)這個天體爆炸以後,新的星球會再成立,就像我們地球一樣,已經成立了四十六億年,四十六億年。而於「劫」尚「不壞處,名」之為「究竟常」(永久常住不壞)。(此為計外器界之已壞者

③計「心為常、生死無常」之邪見。經文:「三者,是人別觀我心精細微密,猶如微塵,流轉十方,性無移改,能令此身即生即滅。其不壞性名我性常;名我性常;一切死生從我流出,名無常性。」翻過來,2404頁,義貫:「三者,是人」復「別觀我心」,見「精細微密」之行陰根本「猶如微塵」,即計之為微細我,此微細我雖「流轉十方」界,不斷地起惑、造業、受報,然其「性」卻從「無移改」,故是恆常;依此恆常性,而「能令此身」雖「即生即滅」,無常至極,然此微細我「其不壞」之「性,名我性常」,而「一切死生」之相便是「從我」常住之性中「流出,名無常性。」(此為計心是恆常,而計身為無常。)

④計「行陰常,前三陰無常」之邪見。前三陰就是色、受、想,為無常,前面三陰就是色、受、想。經文:「四者,是人知想陰盡,見行陰流,行陰常流,計為常性,色受想等今已滅盡,名無常性。」2405頁,義貫:「四者,是人知」自己之「想陰」已「盡」,且「見行陰」刻正遷「流」;然以觀見「行陰」相續「常流」不斷,故「計」行陰「為常性」,而見「色、受、想等」三陰「今已滅盡」不存,故「名」之為「無常性。」(此為計已盡之陰為無常,未盡之陰為恆常)。這個就是等於讀到高中,就說:我書讀得最多!不知道後面還有大學、碩士、博士,不知道,提早自己滿足。

2 · 結語: 墮為外道 (一分常論)。經文: 「由此計度一分無常、一分常故,墮

落外道,惑菩提性;」就是永遠不能成佛,不認識菩提,佛的心都不認識,你怎麼成佛呢?「是則名為第三外道一分常論。」2406頁,義貫:「由此」自心魔之作祟,而邪「計」忖「度」自他之身心與依正諸法皆為「一分」是「無常」(一半無常),「一分」是恆「常故」(一半是恆常),因而從正修行「墮落」成「外道」惡見,很可悲,也很可怕,因為沒遇到善知識。「惑」亂「菩提」正覺之「性;是則名為第三」類「外道」所計之「一分常」之邪「論」。

{詮論},這「一分常、一分無常」之論,究竟有何害處?因為其所計之一分常者,都是其自心、或神我,並且因為計其為常,即表示他自以為已脫離無常,他認為已經脫離無常,已達不生不滅,不再有輪迴,出世之道業已成,不須更修行。而實不然,以仍未達究竟,仍處輪迴;一旦報盡,將再受輪迴時,即起毀謗。又,未證言證,大妄語成;且隨順外道(即學佛法成外道),破佛正法,誤導眾生,凡此皆是無間大罪。

2407頁,(四)墮四種有邊邪見(四有邊論)。經文:「又三摩中諸善男子, 堅凝正心,魔不得便,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於分位中生計度者,是 人墜入四有邊論。」{註釋},這個「於分位中」看一下,「於分位中」分位, 什麼叫做分位呢?三際分位、就是過去、現在、未來。見聞分位、就是見聞覺 知,六根的起作用。彼我分位、就是分別心在作用。生滅分位。就是在相上討 論,它有生滅。所以,三際分位是站在時間的角度;見聞分位是站在六根的作 用角度說;彼我分位是站在分別心的角度說;生滅分位是站在萬法成住壞空, 相上來討論,當然,也可以論斷心。所以,底下,「四有邊論」:此四種邪論, 雖然內容都是成對的,一對一對的。雙計有邊及無邊,然而諸外道,並非真已證得無邊之理體,故當其計某法為無邊之時,只是屬於邪計的「邊見」而已,故以正教判之,只能稱為「有邊論」。

義貫:「又」於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定不動,持「正」其「心」,不起愛求,「魔不」能「得」其「便」,故能於三昧中上上增進而破想陰;想陰既破,彼即「窮」究行陰而以其為十二「生類」最終生滅之根「本」,且「觀彼」行陰「幽」隱輕「清」、便認為是恆「常擾動」的生滅之根「元,於」四種「分位中生計度者,是人」即「墜入」外道之「四」種「有邊」之邪「論」。

1.類別。哪四種有邊呢?①計「過去未來有邊,相續心無邊」之邪見。經文:「一者,是人心計生元流用不息;計過未者名為有邊,計相續心名為無邊。」 2409頁,義貫:「一者,是人」於定中觀見行陰相,因而起「心計」之為 十二類「生」之生滅的根「元」,不知道後面還有一個第八意識。又觀其遷「流」 之業「用」循環「不息」,於是「計過」去及「未」來「者名為有邊」法(有 限之法),過去有限,未來也有限,為什麼?他所見的膚淺,程度不夠,台語 叫做極盡了!而「計」現在之「相續心」,以其念念仍相續從無間斷故,「名為 無邊」之法(無限之法)。

翻過來,②計「八萬劫前無邊,眾生界有邊」之邪見。經文:「二者,是人觀八萬劫,則見眾生;八萬劫前,寂無聞見:無聞見處名為無邊,有眾生處名為

有邊。」2411頁,義貫:「二者,是人」以其定力能「觀八萬劫,則見」 八萬劫內有「眾生」存在;於「八萬劫」之「前」,卻「寂」然「無」有「聞 見」因為功夫不夠,不是佛;不過,對凡夫來講,已經不得了了!(他於八萬 劫前看不到、聽不到有眾生的跡象),由於「無聞見處」對他來講係冥然莫辨、 不能得其際涯,故他把那不可知的領域「名為無邊」(無限),而於他觀見看得 到的,「有眾生」存在之「處」,即「名」之「為有邊」(有限)。

③計「我知性無邊,他知性有邊」之邪見。經文:「三者,是人計我徧知,得無邊性。彼一切人現我知中,我曾不知彼之知性,名彼不得無邊之心,但有邊性。」翻過來,2412頁,中間,義貫:「三者,是人」觀見己之行陰,便執為真我,且更「計」此真「我」能問「徧」了「知」一切,故此真我於諸法中「得無邊」之「性」;而「彼」其他「一切人」雖皆「現」於「我」的「知」性之「中」,然而「我曾」(卻)我卻「不知彼之知性」,可見他們的知性必定是有邊的(有限的),自己知道,認為自己是無邊,他們呢?因為不知道對象,認為是有限的。因此其知性不能達於我,而為我所知;是故「名彼不得」如我知性的「無邊之心,但」是「有邊性」。

{詮論},種種外道千說萬論,多半脫離不了自我本位,或自我中心;以外道不能無我(若無我者,即不著我,則非外道,即入如來聖道)。所以,緣起無自性,一切法無我,可以貫通三藏十二部經典的重點。八大宗派的共同處,所宣揚的就是緣起無自性,一切法無我,這是如來聖道所說的。外道以我為「能」,而以有別於我之一切法為「我所」,依於此我、我所,而作種種妄想分別,試

圖自圓其說,以成其「一家之言」,皆不免自誤誤人,不脫三途輪轉。

④計「一切依報正報皆半有邊、半無邊」之邪見。經文:「四者,是人窮行陰 空,以其所見心路籌度,一切眾生一身之中,計其咸皆半生半滅。明其世界一 切所有,一半有邊、一半無邊。」{註釋},「以其所見心路籌度」: 謂此行者於 其定中,以定力所伏故,其行陰之遷流趨於極緩,他便覺得他的行陰已滅,及 至出定,才發覺行陰仍在,於是他便以為他的行陰滅了之後又再生起。如此他 便見行陰是時生時滅,如此他便見行陰是時生時滅,於是以自己的心路之歷程 去籌度,而計著法界一切依報正報皆是如此處於時生時滅、半生半滅的狀態 中。這又是外道人以自我為中心,而卜度計著一切的另一個例子。義貫:「四 者,是人」想陰既盡,行陰現前,即以定力研「窮行陰」,欲求其「空,以其」 入定出定時「所見」行陰乃時生時滅,即以自「心路」歷程「籌度」計著「一 切眾生一身之中,計其咸皆半生半滅。」又以此推,「明其世界」中「一切所 有」之物象,亦皆「一半有邊,一半無邊。」這個就是沒有大悟,功夫不夠, 亂講,很可憐的外道!我們非常有福報,聽到如來的正法,知道他的錯誤。

2 · 結語:墮為外道(有邊論)。經文:「由此計度有邊無邊,墮落外道,惑菩提性,是則名為第四外道立有邊論。」義貫:「由此」自心魔所作祟,而邪「計」妄「度」諸法「有邊無邊」之戲論,因而「墮落」於「外道」之惡見(即學佛法成外道),以致「惑」亂自他「菩提」正覺之「性,是則名為第四」類「外道」所「立」之「有邊」邪「論」。

第五種,行陰的第五種陰魔,(五)墮四種矯亂論。經文:「又三摩中諸善男子, 堅凝正心,魔不得便;窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於知見中生計度者,是 人墜入四種顛倒不死矯亂,編計虛論。」翻過來,2416頁,{註釋},什麼 叫做「不死矯亂」呢?這個「不死」,就是指不死天,即無想天之果報。外道 計無想天為究竟涅槃處,故又稱之為不死天;且說修行人,一生一世如果不隨 便亂答人家,死後當生彼天;你就是不要亂答。他們又說,若自己實在不知, 而勉強回答,就會造成「矯亂」。因此為了避免矯亂,他們立了一項規矩:若 有人問任何問題,身為本派弟子,你就應回答說:「這是秘密言詞,不可明說。」 因為自己不知道!或者含糊其詞地作不定答。因為他不知道,他不是大覺的世 尊啊!他回答不出來,又怕答錯了,又想往生無想天,他就不敢亂答。佛對他 們這種作法,就訶斥說:「此真矯亂!」佛真了不起!(這才是真正的矯亂!) 是不是?回答不出來,又不敢回答,你只是避開問題,並沒有面對問題啊!亦 即,他本來是為了避免矯亂,而模稜兩可、含混其詞,結果反而成了真正的矯 亂,以其言詞閃爍不定故。因為沒有大悟,不是像如來、世尊。是不是?

義貫:「又」入於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」然不動,「正」其「心」念,不起愛求,外「魔不」能「得」其「便」,故能增進而破想陰;想陰既破,行陰顯現,故能「窮」十二「生類」之生死根「本」(即行陰之體),而「觀彼」行陰(七識)「幽」隱輕「清」,恆「常擾動」生滅之根「元」(七識),然「於」彼定中所得的「知見中」不能明了抉擇,而「生」虚「計」妄「度者,是人」即「墜入四種顛倒」,以求外道「不死」天(無想天果報)而作「矯亂」、周「徧計」度之「虚」妄言「論」。

分類, 1·類別。①計「八亦」之矯亂論。經文:「一者, 是人觀變化元, 見 遷流處,名之為變;見相續處,名之為恆;見所見處,名之為生;不見見處, 名之為滅;相續之因,性不斷處,名之為增;正相續中,中所離處,名之為減; 各各生處,名之為有;互互亡處,名之為無。以理都觀,用心別見。有求法人 來問其義,答言:我今亦生亦滅,亦有亦無,亦增亦減。(搞不清楚狀況。) 於一切時皆亂其語,令彼前人遺失章句。」「遺失章句」就是摸不著頭緒,你 來問,就是答不到正確的答案。翻過來,2421頁,倒數第三行,義貫:「一 者,是人」於定中觀想陰已盡,行陰顯現,於是進而「觀」行陰,因為那是一 切「變化」之根「元」;當他觀「見」行陰之「遷流處」,便「名之為」行陰的 無常「變」異相;便「名之為」行陰的無常「變」異相;若觀「見」行陰雖然 遷流,但亦有前後「相續」之「處」,於是他就「名之為」行陰的「恆」常之 相(因此他下結論說:行陰有常、有無常;也就是:亦常亦無常)。因為看到 不究竟、不透微,卡在這個行陰。他又在他能夠觀「見」及「所見」的八萬劫 「處」,看到有眾生生起,於是他就「名之為生」;而於八萬劫外,「不見」如 他先前所「見」之「處」,看不到有眾生生起,似一切皆滅,他便「名之為滅」 (於是他得到另一個結論:行陰亦生亦滅)。

他又觀察思惟:如果前面的行陰已滅,而後面的行陰尚未生起,這中間必定有個令前後銜接起來的「<u>相續之因</u>」存在,但他卻觀見行陰之遷流「性」中仍有「不」間「斷」之「處」,在這前後陰銜接處,本應中斷、卻沒有中斷時,便有如多出一個法了,這多出的一法,他便「名之為增」;反之前後二陰「正相

續中」,其「中」間為前後二陰「所」分「離」之空缺「處」(亦即雖相續而缺中交、如出入息),呼吸,氣出來,再吸進去,中間會短暫的停留一下。就有如少了一法,這情況他便「名之為減」。這種情況他便「名之為減」。

此行者又因觀眾生「各各」皆有其獨有之「生處」,他便「名之為有」;見其「互互」相率皆歸「亡處」(盡皆有死),他便「名之為無」(於是他又得到一個結論:一切法皆亦如是:亦有亦無。)以上八種表面上雖皆似「以理都觀」諸法,然而由於行者之「用心」有差「別」,因而於「見」同一法時,卻前後不一致,不能真正得如理而確定之見。以其所見不定故,若「有求法人來問其」修證之「義」,他即「答言:我今」所見為一切法乃「亦生亦滅,亦有亦無,亦增亦減」,無有一定可說。彼「於一切時,皆」如是矯「亂其語,令彼」現「前」求法之「人,遺失章」法字「句」及正義理,令人知見混亂,無所適從。摸不著邊。

②計「惟無」之矯亂論。經文:「二者,是人諦觀其心,互互無處,因『無』得證。有人來問,惟答一字,但言其無;除無之餘,無所言說。」這個「無」,不是佛陀所悟的那個無,差了十萬八千里! 2424頁,義貫:「二者,是人」於定中「諦觀其」行陰之「心」,當行陰之生住二相滅的當下,他見一切皆無,他於是在此暫無的現象中,於法法上「互互」相推相衍,而皆至於「無處」,從而妄計自己「因無」這一字而「得證」道:即悟一切皆歸於無。這個「無」是斷滅,不是佛體悟的那個無,差十萬八千里!一個是正覺;一個是邪見、斷滅見,不一樣的。故若「有人來問」法時,他「惟答一字,但言其無」;且「除

無」一字「之餘」,即完全「無所言說」(什麼話都不說)。

2425頁,③計「惟是」之矯亂論。經文:「三者,是人諦觀其心,各各有處,因有得證,有人來問,惟答一字,但言其是,除是之餘,無所言說。」義貫:「三者,是人」於定中「諦觀其」行陰之「心」,當他觀見在行陰的異相與滅相之後,仍有生相與住相再生起,即下結論謂一切法「各各」皆住於「有處」(一切法有),且妄計其已「因有」宗而「得證」無上道,證一切法有。不知道一切法都是緣起。因此若「有人來問」法,彼「惟答一字,但言其是,除是之餘」,即「無所言說」(其他什麼話都不說)。

④計「有無」之矯亂論。經文:「四者,是人有無俱見,其境枝故,其心亦亂。有人來問,答言亦有、即是亦無,亦無之中不是亦有,一切矯亂,無容窮詰。」「無容」就是無法;「窮」就是追問到底;「詰」就是問,再追問下去,就講不出所以然。無容窮詰:無法追究到答案,你答:亦有,即是亦無,亦無之中不是亦有。在講什麼?所以叫計有無之矯亂論。2427頁,倒數第四行,義貫:「四者,是人」於定中觀察行陰時,因為雙觀其生處及滅處,故「有無俱見」;因為「其」所觀「境」之象係分「枝」不齊「故,其心亦亂」而不一。因此若「有人來問」法於他,他便「答言:」法「亦有,即是亦無」(亦滅),以一切有生必歸於滅,故有等於無;但是他卻又說:「亦無之中不」一定「是亦有」,以已滅者不一定更生,所以無不一定還有。如是他把「一切」義理及文字全「矯亂」了,令人「無容窮詰」而得到任何明白確定的答案,一切一團混亂。

2. 結語:墮為外道。經文:「由此計度,矯亂虛無,墮落外道,惑菩提性。 是則名為第五外道四顛倒性不死矯亂,徧計虛論。」義貫:「由此」自心魔之 作祟而邪「計」妄「度」,成為「矯亂」道理之「虛」妄、空「無」之言說戲 論,因而「墮落」於「外道」之惡見,從而「惑」亂自他「菩提」正覺之「性。 是則名為第五」類「外道」的「四」種迷正立邪的「顛倒性」、都是為了求外 道「不死」天之果報,不欲給人明確之見解,所作之「矯亂」正知見、周「徧 計」度、「虚」妄之「論」。

{詮論},此四種矯亂論,究竟有何過?其過咎為:一、令人思惟不清,墮於無明愚癡。二、令人失正知見。三、令求法者無所適從。

(六)計「死後仍有十六相」之邪見。經文:「又三摩中諸善男子,堅凝正心,魔不得便,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於無盡流生計度者,是人墜入死後有相,發心顛倒。」把筆拿起來,「或」旁邊編號A,「或自固身,云色是我;」第二,或見我圓,這個「或」的旁邊編B,B:「或見我圓,含編國土,云我有色;」或彼前緣,這個「或」,旁邊編號C,「或彼前緣,就是眼前外色之緣,或彼前緣,眼睛所看到前面這個因緣。隨我迴復,云色屬我;」這是C,這一段是C,底下,「或」,編號D,「或復我依行中相續,云我在色。」這個是D,ABCD有四段,等一下你就知道。「皆計度言死後有相;如是循環,有十六相。」為什麼有十六相呢?把這個色、受、想·····排列下去就十六,剛剛已經編號ABCD了。好!諸位看一遍,2429頁,看一遍,或自固身,云色是我;如果是換第二個字,就變成「受」了,或自固身,云受是我;或見我圓,

含遍國土,云我有受; C就是:或彼前緣,隨我迴復,云受屬我; D:或復我依行中相續,云我在受。那麼,「想」也是,就是色、受、想、行。因為這個外道,他的功夫只能到行陰,再底下更微細的第八意識的識陰,他完全冥然不知,茫然不知,所以,他只能討論色、受、想、行,剛剛編的ABCD,四乘以四就是十六。好!翻過來,2430頁,D:或復我依行中相續,云我在色。皆計度言死後有相;如是循環,有十六相。這個依色、受、想、行,色四相、受四相、想四相、行四相,四四十六。「從此或計畢竟煩惱、畢竟菩提,兩性並驅,各不相觸。由此計度死後有故,墮落外道,惑菩提性,是則名為第六外道立五陰中死後有相,心顛倒論。」

2431頁,倒數第一行,義貫:「又」入於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定、持「正」其「心」,不起愛求,外「魔不」能「得」其「便」,故能增進而破想陰;想陰既破,行陰即顯現,於是他便在定中「窮」究十二「生類」之生死根「本」(行陰),而「觀彼」行陰「幽」隱輕「清」、恆「常擾動」之根「元」,故他即「於」彼行陰相續「無盡」之遷「流」相,提早執著。而「生計度」此行陰為諸動之本元「者,是人」從而「墜入死後」仍會再「有」色、受、想等諸陰「相」再從行陰生起之謬見,從而「發心顛倒」。

「或自」堅持「固」守此「身」形,而「云」四大之「色是我」(此為計色是我)。「或」妄「見我」性「圓」融,「含徧」十方「國土」,而「云我」擁「有色」(此為計我大色小,色在我中)。「或彼」現「前」所「緣」之色,能「隨我」(任憑我)「迴」旋往「復」運用,而「云色屬我」(此為計離色是我)。「或

復我」係「依行」陰「中」之遷流「相續」之相而存活,故「云我在色」中(此為計色大我小,我在色中。)如是等「皆」是虚妄「計度」而「言死後」身雖已死,但我心識仍在,故仍「有」我「相」在。「如是」之論說「循環」往復,共「有十六」種「相。從此或」更轉深一層而「計」著「畢竟煩惱」與「畢竟菩提」皆是由有為的行陰之造作而成,因此皆如行陰之無盡。是故真與妄二法之「兩性並」駕齊「驅」就是(同時並存),並行而不悖,故「各不相觸」、相妨。

「由此」自心魔之作祟而邪「計」妄「度死後」仍「有」諸陰相「故」,因而「墮落」於「外道」之惡見中,於是「惑」亂自他「菩提」正覺之「性,是則 名為第六」類「外道立五陰中死後有相」,於是成就自「心」魔所造之「顛倒」 邪「論」。

2433頁,中間,(七)八種邪計無相。經文:「又三摩中諸善男子,堅凝正心,魔不得便;窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於先除滅色受想中生計度者,是人墜入死後無相,發心顛倒。(2434頁,)見其色滅,形無所因;觀其想滅,心無所繫;知其受滅,無復連綴,陰性銷散,縱有生理,而無受想,與草木同。此質現前猶不可得,死後云何更有諸相?因之勘校,死後相無,如是循環有八無相。從此或計涅槃因果一切皆空,徒有名字,究竟斷滅。由此計度死後無故,墮落外道,惑菩提性;是則名為第七外道立五陰中死後無相,心顛倒論。」翻過來,2436頁,義貫:「又」於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定、持「正心」念,不起愛求,外「魔不」能「得」其「便」,

故能增進而破想陰;想陰既破,行陰即顯現,於是他便在定中「窮」究十二「生類」之生死根「本」(行陰),而「觀彼」行陰的「幽」隱輕「清」、恆「常擾動」之根「元」(七識)。此時,若「於先」前已經「除滅」之「色、受、想」三陰「中」而「生」邪「計」籌「度者」意思是說:(調色受想本有今無,因為他已經進入了行陰,前面都·····本來有,已經被他斷除了。如今行陰雖現有,將來亦當成無),「是人」便「墜入」外道所計執的「死後」一切法皆歸於「無相」之斷滅論,則其「發心」遂成為「顛倒」心。

此人於定中觀「見其」四大之「色滅」之後,則念其身「形無」復「所因」(所 依);若再「觀其想」陰「滅」時,則念其「心無」復「所繋」;則念其「心無」 復「所繋」;而當他「知其受」陰「滅」時,則計他的色與心「無復連綴」之 橋樑;因他以為前三「陰」之「性」既已「銷」亡「散」滅了,既已「銷」亡 「散」滅了,此行陰「縱」仍「有生理」(仍舊存在)然「而」既「無受想」 二陰,則此身乃「與草木同」。又,「此」色受想行四陰之「質」(體)縱使「現 前」於定中「猶不可得,死後云何更有諸」陰之「相」可得?「因之」(於是) 「勘校」經過了確認,覆覈確定之後,可下結論說:生前與「死後」四陰之「相」 皆「無;如是循環」論證共「有八無相」論。八無相論就是:色、受、想、行, 一個是二,所以,加起來是八。既然現前質空,即無修因;而死後質空,便無 證果,是故「從此或計涅槃」菩提與「因果,一切」世出世法「皆」係「空」 無,「徒有名字」,並無實際,一切法「究竟」歸於「斷滅」,遂成為撥無因果 之大邪見。這個很可怕的,認為沒有因果了!

此行者「由此計度死後」一切皆歸於空「無故,一切皆歸於空「無故,墮落」於「外道」之惡見(即學佛法成外道),以致「惑」亂自他「菩提」正覺之「性;是則名為第七」類「外道」所「立」於「五陰中」計「死後無相,心」魔所成之「顛倒」惡「論」。

(好!我們休息十五分。中間休息)

好!2438頁,(八)八種俱非邪論。經文:「又三摩中諸善男子,堅凝正心, 魔不得便,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於行存中,兼受想滅,雙計有無, 自體相破,是人墜入死後俱非,起顛倒論。色受想中,見有非有;行遷流內, 觀無不無。如是循環,窮盡陰界,八俱非相,隨得一緣,皆言死後有相無相。 又計諸行性遷訛故,又計諸行性遷訛故,心發通悟,有無俱非,虛實失措。由 此計度死後俱非,後際昏瞢,無可道故,墮落外道,惑菩提性;是則名為第八 外道立五陰中死後俱非,心顛倒論。」

翻過來,2440頁,第一行,{註釋},「色受想中,見有非有」:這個「有」,是指行陰之有。「非有」,則是指已滅的前三陰,因為此三陰已經滅了,故成非有。此謂,於已滅之色受想三陰中,相對於現猶存在的行陰之「有」,行陰現在講有,則那前三陰即成「非有」。「行遷流內,觀無不無」:「行」,就是行陰。「無」,就是前三陰之無。「不無」,即非無,既言「非無」即是有。此謂,於現存的行陰之遷流內,對觀於前三陰之「無」,則此三陰之「無」並非無,而是有;也就是說:前三陰之「無」這件事是「有」的。「如是循環」:「循環」,

指循環作觀,由後觀前,由前觀後。(按:此所謂「循環作觀」,其實就是「繞圈子」。)「窮盡陰界」:「陰」,指色、受、想、行四陰。「界」,界限,範圍。「八俱非相」:什麼叫八俱非相呢?「有」「無」二法及「俱」「非」排列組合,俱非就是二個非,叫做俱非,有也是非,無也是非,叫做俱非。或是有,這個「俱」就是亦有亦無,「非」就是非有非無。所以,「俱」就是同時存在;「非」就是二個都否定。排列組合,即行成四俱與四非,稱為八俱非。此八俱非為:1·有2·無3·非有4·非無5·亦有亦無6·非有非無7·非亦有非亦無8·非非有非非無這對初學佛法來講,真不知道怎麼個解法?這八俱非便成一切外道言說戲論的核心。將來我們會講到。

翻過來,2442頁,第四行,「立五陰中死後俱非」: 謂彼外道即以五陰為題旨,而立眾生於死後(其五陰)俱非有非無。(也就是說:人死後,其五陰不是有,也不是無。按:那是什麼呢?)說不出所以然。

義貫:「又」入於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定、持「正」其「心」念,不起愛求,故外「魔不」能「得」其「便」,乃能增進而破想陰;想陰既破,行陰即顯現,因此他得以「窮」究十二「生類」之根「本」(行陰),而「觀彼」行陰「幽」隱輕「清」、恆「常擾動」之根「元」(七識)。但是他卻「於行」陰尚「存中,兼」以「受想」二陰已「滅」,而「雙計」亦「有」亦「無」(於尚存者計有,於已滅者計無),行陰的「自體」之「相」以此有無之互「破」,故不能成立;「是人」於是「墜入」外道之「死後」有無「俱非」就是(非有非無)俱非就是同時,有跟無同時。的妄論,從而更「起」種種「顛

倒 | 邪「論 |。

此人於已滅之「色受想」三陰「中」,對「見」(對觀) 行陰之「有」,故前三陰成為「非有」;行陰有,前面就非有。而於「行」陰「遷流」之「內」,對「觀」前三陰之「無」這件事實「不無」(此無非無,而是有「無」這件事)「如是循環」對觀論證,由後(現在)觀前(過去),由前觀後,「窮盡」色受想行四「陰」之「界」限,達有無俱非,而衍成「八俱非相」之亂論,於是「隨」舉「得一」陰為「緣」(以此陰作題材),彼「皆言」此陰於「死後」非「有相」、非「無相。又」以其所「計」一切「諸行」(萬法)之「性」既皆「遷」離於正理之外,充滿「訛」錯謬誤「故」,訛錯謬誤故。其「心」即依此等邪理而「發」邪「通」與邪「悟」,從而他即更加確定「有無俱非」之邪見,而令一切事理之「虚實」皆「失」其「措」置之所。而令一切事理之「虚實」皆「失」其「措」置之所。

「由此」對生前之雙非,更推而「計度死後」亦一切法「俱非」有非無。由依如是邪見而修證故,此行者但見「後際」就是只見(未來)乃一片「昏瞢,茫茫然。無」絲毫之道或實質理之「可道」(可說),無絲毫之道,或無實質理之可道。是「故」他便「墮落」於「外道」之惡見,以致「惑」亂自他「菩提」正覺之「性;是則名為第八」類「外道」所「立」於「五陰中死後俱非」有非無、「心」魔所成之「顛倒」邪「論」。

(九)七際斷滅邪見。這個「際」,不是我們剛剛講的過去、現在、未來,這

個「際」是指交際處,意思是指處所,「七際」就是七處,七處,七際斷滅邪見。經文:「又三摩中諸善男子,堅凝正心,魔不得便;窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於後後無,生計度者,是人墜入七斷滅論。或計身滅,或欲盡滅,欲盡滅就是初禪。或苦盡滅,就是二禪。或極樂滅,就是三禪。或極捨滅。就是四禪。如是循環,窮盡七際,現前消滅,滅已無復。由此計度死後斷滅,墮落外道,惑菩提性,是則名為第九外道立五陰中死後斷滅,心顛倒論。」諸位看2445頁,倒數第三行,{註釋},「七際」是哪裡呢?(1)四大洲,東勝神洲、南贍部洲、西牛貨洲、北俱盧洲。六欲天,我們也講過了;初禪三天;二禪,第(4)就是二禪;第(5)是三禪,(3)、(4)、(5)各三天,就是九天;四禪就九天;第(7)就是四空天。所以,「七際」:即(1)四大洲,(2)六欲天,(3)初禪,(4)二禪,(5)三禪,(6)四禪,(7)四空天。「七際」就是七處。

翻過來,2446頁,義貫:「又」於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定、持「正」其「心」念,不起愛求,故外「魔不」能「得」其「便」,乃能增進,而破想陰;想陰破已,行陰即顯現,於是他便能「窮」究十二「生類」之生滅根「本」(行陰),「觀彼」行陰「幽隱」輕「清」,恆「常擾動」之根「元」(七識)。然而他「於」行陰念念滅處,以為是於「後後」當歸於空「無」,往後推論就是無。因此而「生計度者,是人」即「墜入」外道的「七」際「斷滅論」。

此人「或計」四大洲及六欲天之「身」當歸於斷「滅、或」計「欲盡」之初禪當斷「滅,或」計「苦盡」之二禪當斷「滅,或」計「極樂」之三禪當斷「滅,

或」計「極捨」之四禪天,乃至四空天當斷「滅。如是循環」推論,「窮盡七際」,妄計「現前」之法將悉歸「消」亡「滅」盡,「滅已」,於未來卻「無復」更生。

此行者「由此計度死後」一切皆歸「斷滅」,而「墮落」於「外道」惡見,以致「惑」亂自他「菩提」正覺之「性,是則名為第九」類「外道」所「立」於「五陰中」計「死後斷滅,心」魔所成之「顛倒」邪「論」。

(十)邪計五處現證涅槃論(五現涅槃邪論)。邪計五處現證涅槃論,就是(五 現涅槃邪論)就是提早計著說:這是涅槃!經文:「又三摩中諸善男子,堅凝 正心,魔不得便,窮生類本,觀彼幽清常擾動元,於後後有生計度者,是人墜 入五涅槃論。或以欲界為正轉依,觀見圓明,生愛慕故;或以初禪性無憂故; 或以二禪心無苦故;或以三禪極悅隨故;或以四禪苦樂二亡,不受輪迴生滅性 故。迷有漏天,作無為解;」這個就是重點,這個就是本題的重點,第(十), 行陰的十種陰魔,就是迷有漏天,明明是煩惱生滅法,作無為解,以為是證得 不生不滅的無為,如來的涅槃。五處安隱,為勝淨依,把有漏的五處,認為是 無為、不生不滅的境界。「五處安隱,為勝淨依,如是循環,五處究竟。由此 計度五現涅槃,墮落外道,惑菩提性,是則名為第十外道立五陰中五現涅槃, 心顛倒論。」

{註釋},這個統統要看,「於後後有生計度者」: 謂觀行陰念念相續無間,而計 其最終(後後)必有實果產生,且恆常不滅。「五涅槃論」: 五處皆得究竟涅槃 之邪論。五處為哪五處呢?一就是六欲天,以及色界四禪天就是(初禪、二禪、 三禪、四禪)。這五個地方,把它當作涅槃;其實,這五個地方,都是有漏生 滅法。「或以欲界為正轉依」:「欲界」,此指六欲天。「轉依」:為唯識法相的 術語。所以,這個《楞嚴經》,跟唯識、百法、《起信論》有息息相關的思想。 「轉」,就是轉變。「依」,就是所依。謂轉變下劣的所依,成為勝上的所依; 如從原來所依的染法、或煩惱法,轉而依於淨法,或菩提法、或般若法。蓋「轉 依」的涵義,即與「斷證」一詞相近。又,「轉」字,古釋為「轉捨、轉得」, 意為「轉捨劣法(或惡法、染法)」、「轉得勝法(或善法、淨法)」。然而須先 「轉捨」,然後再「轉得」。先放得下,再有所得,簡單講就是這樣子。你想擁 有佛陀所有的財產嗎?很簡單!就是身心世界統統放下,你就擁有釋迦牟尼佛 的財產。這個世間誰最富有呢?你說:哎呀!哪個首富幾千億!是不是啊?我 說:我最富有!為什麼?我只要二個字:知足,我就全世界最富有,知足就不 缺了。是不是?我現在知足,就什麼都不缺,不缺,我就是全世界最富有的人。 諸位!你也可以當全世界最富有的人,觀知足。所以,你想擁有佛陀的財產嗎? 很簡單!就是全部身心世界統統捨,你就擁有釋迦牟尼佛所有的財產;不捨, 不能得到佛陀的財產,捨不下嘛,捨不下煩惱嘛!底下,然而須先「轉捨」, 然後再「轉得」。正如於「斷證」,必須先「斷」,然後再「證」(如先斷煩惱、 再證菩提)。又,唯識學所說之「二轉依果」,也就是菩提果、涅槃果。以此 二者為經由修聖道,而轉煩惱,轉煩惱成菩提,轉所知障變成涅槃。而後所得 的最勝妙果。故此「二轉依果」又稱為所轉得之果。此句謂,此人邪計以欲界 天為究竟之轉依 (究竟果),即有若仙家之計六欲天為長生不死之仙境。錯誤 的想法。

「觀見圓明」:觀見欲界諸天(六欲天)之天光圓明。以此行者剛破想陰,圓定發明,初得天眼,故得觀見六欲天。「或以初禪性無憂故」:「初禪」,就是色界初禪天。因為初禪是離生喜樂地,係初離於欲界煩惱,欲界之苦惱不再逼迫,故他稱之為「無憂」。此謂,此行者或以離於欲界憂惱的初禪境界,計為究竟涅槃。2450頁,「或以二禪心無苦故」:謂此人或將二禪的定生喜樂、心中無苦的境界,計為究竟涅槃。「或以三禪極悅隨故」:謂此人或將三禪的離喜妙樂,極其喜悅相隨不離(極悅不斷)的境界,計為究竟涅槃。「或以四禪苦樂二亡,不受輪迴生滅性故」:「苦樂二亡」,因為四禪係捨念清淨,苦樂二念皆不生,此行者住於此境,便以為已超脫生死輪迴,不再受生死苦,因而計四禪境界為究竟涅槃。以上皆是將有為、有漏有為就是生滅,有漏就是煩惱,那個「漏」是指煩惱。有為就是生滅,把生滅法、煩惱法的欲界及色界天,計為無漏、無漏就是沒有煩惱,究竟之勝果。

「迷有漏天,作無為解」: 謂迷於有漏的欲、色界天,計為無漏、無為之涅槃淨境。「五處安隱」:「安隱」,這個「隱」跟這個「穩」是一樣的。謬以此五處為安穩的究竟歸宿。「為勝淨依」: 謂以彼五處為最勝清淨、究竟之所依處。「如是循環,五處究竟」:「循環」,就是循環論證、推觀。謂經由這樣的循環論證,而謬稱此五處皆是究竟涅槃之處;此即是以染作淨。不知道這還在三界內。「五現涅槃」:「五」,就是五處。「現」,就是現證。謂此五處皆是現證涅槃處。「心顛倒論」: 因為此人以染作淨、以有漏作無漏,故是心顛倒。蓋此心顛倒係自心魔之所成。

義貫:「又」於「三摩」地「中」之「諸善男子,堅」固「凝」定、持「正」其「心」,不起愛求,外「魔不」復能「得」其「便」,乃能增進而破想陰;想陰既破之後,行陰即現前,因此他便能於定中「窮」究十二「生類」之生滅根「本」(行陰);於是此行者於定中「觀彼幽」隱輕「清」、恆「常擾動」之根「元」(七識);但是他「於」行陰念念相續無間之相,計其「後後」後後就是(最終)必定「有」實體存在,恆常不滅。因而「生」邪妄「計度者,是人」即「墜入」外道所計執之欲界色界「五」處皆是究竟「涅槃」之邪「論」。

其中有的行者「或以欲界」六天作「為正轉依」果(涅槃極果);轉來轉去, 還是在欲界裡面。這是由於他在破了想陰之後,以圓定發明所得之天眼「觀見」 欲界諸天的天光「圓明」,超日月光,天人不需要太陽,也不需要月亮,本身 會發光。因而心「生愛慕故」,遂計彼天為涅槃界。有的行者「或以初禪」天 之離生喜樂「性無」欲界之「憂」苦「故」,遂計為究竟涅槃,遂計為究竟涅 槃界。「或」有行者「以二禪」天的定生喜樂境界,「心」中「無苦」逼切「故」, 遂計為涅槃界。「或」有行者「以三禪」天的離苦妙樂境界,「極」其喜「悅」 常相「隨」不離「故」,遂計為涅槃,遂計為涅槃界。「或」有行者「以四禪」 天之捨念清淨,得於捨受,不苦不樂,「苦樂二亡」,便以為「不」再「受輪迴」 之「生滅性」,已證得不生滅性「故」,遂計四禪天為涅槃界。此五者皆是「迷 有漏」有為、仍在生死的欲界色界諸「天」,而不覺知。謬「作無為」之涅槃 「解」,妄以此「五處」為究竟「安隱」之最終歸宿,而且邪計此亦「為」最 殊「勝」清「淨」者(佛)認為這個就是佛的地方。之究竟「依」處;「如是

循環」論證、推觀就是(以此推彼,以欲界天而推證初禪天,再以初禪推二禪等),而妄言這五個地方,「五處」皆已達「究竟」涅槃之無上極果。

「由是計度五」處皆是「現」證「涅槃」處,彼諸天人得現受寂滅之樂,不待 將來,無須更修,因而「墮落」於「外道」之惡見(即學佛法成外道),以致 「惑」亂自他「菩提」正覺之「性,是則名為第十」類「外道」所「立」於「五 陰中」可得「五」種「現」證「涅槃」,乃「心」魔所成之「顛倒」惡「論」。

四、結語:定中用心交互所成,囑令保護。結語就是這十種行.....行陰十種魔境,定中用心交互所成,都是在修定當中之心,所產生的偏執,斷、常、空無,或者是有,等等這些偏見,定中用心交互所成,囑令保護。經文:「阿難,如是十種禪那狂解,皆是行陰用心交互,故現斯悟。眾生頑迷,不自忖量,這個「忖」就是衡量自己,這個「忖」本來是思惟。也不好好的思惟,不好好的衡量一下,不自量力的意思,不自忖量。逢此現前,以迷為解,自言登聖,大妄語成,麻煩大了!將來墮無間獄。多可怕啊!汝等必須將如來語,於我滅後,傳示末法,徧令眾生覺了斯義,無令心魔自起深孽,因為這是自心魔所遍計的種種偏見。保持覆護,消息邪見,教其身心開覺真義,於無上道不遭枝歧,勿令心祈得少為足,作大覺王清淨標指。」

底下{註解}都要看,很重要!「如是十種禪那狂解」:這十種於修習禪那時所起的狂解。「狂」者,因為這些魔境到後來都變成「未證言證」,自言登聖,故成狂妄之徒。《楞嚴經正脈》云:「然通論十種狂解意思就是:(行陰所起十種

狂妄境界),不出斷見、常見、空見、有見,只要加一個「見」,就是偏,不是斷見就是常見;不是空見就是有見,總是有一個知見。且前五屬斷、常,前面五種,行陰的前面五陰,是屬於斷見、常見;而後面的五陰,行陰的五陰魔,是屬於空見,還有有見。又,中土狂禪亦常有類此情形者。中土就是漢地。

「無令心魔自起深孽」:「孽」,就是罪孽。「心魔」,以行陰十魔境,皆是行者自心之心魔造作所起,非為外魔所作。為什麼?因為看的不究竟,自己心不是佛,誤認為他已經悟了究竟,所以,就在這個不是最圓滿的地方,誤認為是最究竟,就開始起種種的偏見。「魔」者,就是破壞義,以自持心不正,而起妄想計著,遂成自我破壞,心魔於焉出生。

「勿令心祈得少為足」:「心祈」,就是心中祈求。「得少為足」,以稍微有所證得、解得,便生滿足,乃至因此而自滿;以自滿故,終成狂妄。這個多了,現在學佛的,經教不看,心性不明,稍微一點點就不得了,成狂妄之徒。看了《楞嚴經》,生大慚愧心,佛陀教我們:千萬不作聖解。而眾生之所以會得少為足的原因,都是由於在初發心時,沒有依於正信而發大心;而之所以不能發大心的緣故,也都是由於正信、正知見不足。

所以,師父告訴大家:這個世界,絕對不是念一句南無阿彌陀佛,就可以解決的!你一定要記住師父這一句話,信、解、行、證,少一個步驟都不行。你要對佛有信心;你要解如來的真實義,行,就是很重要,要腳踏實地,修行是點滴的功夫,絕對沒有辦法一蹴即成,不可能的!所謂的頓悟,也是由漸悟,福

慧慢慢具足,一剎那之間,那個叫做頓悟。什麼叫做漸悟?什麼叫做頓悟?用一個比喻,你就知道,頓悟,譬如說坐電梯;漸悟,譬如說爬樓梯,頓悟就是一下子坐電梯,像講堂,一下子就到六樓,有沒有每一層都經過呢?有沒有每一層呢?一二三四五····每一層樓都要經過嘛!是不是?所以,六祖那一種頓悟,不是今生今世、一生一世修來的,那是示現的,知道吧!六祖也是累積百千萬劫,號稱為東方如來,在我們漢地示現頓悟。是不是?人家念到應無所住,而生其心;五祖教他應無所住,而生其心,人家就大悟,就成為一代祖師了!六祖怎麼來的?他是累積塵點劫,慢慢慢慢學,然後,在今生今世來漢地出生,然後,一剎那之間,聽到五祖開示,恍然大悟!欸!你以為大家都是六祖啊?

修行是點滴功夫。所以,不可以惡小而為之;不可以善小而不為。你不要認為,那一點點惡,可以去做;你不要認為說:那一點點善,不要去做。所以,這個福德因緣要具足,《彌陀經》裡面那一句話,一句都沒少:「不可以少善根福德因緣,得生彼國。」你看經典要很清楚,少善根不能往生;少福德不能往生;少因緣不能往生。諸位每天都在誦《彌陀經》,為何不解其義呢?那麼,就是多善善根、多福德、多因緣,可以往生極樂世界囉?怎麼是個多善根呢?就是要聽經聞法,要解行並重,心境如一。是不是?

要深信,要發菩提心,提起正念。修學佛法就是這八個字:發菩提心,提起正念,二六時中,統統要用這八個字,這個是學佛的根本。我們現在很多人就是開始念佛,也不聽經、也不聞法,用自己那一套,拜佛、念佛硬拗,煩惱突不

破,沒有辦法,割不下、放不開;可是,道貌岸然,卻認為自己在修行。念二、三句佛;拜二、三句佛,就說自己在修行,叫他:你不來聽經聞法嗎?哎呀!我自己看啦!去,也不是叫人家念佛而已嗎?不不不!要對佛有信心。二,要解如來的真實義;第三要行,要實踐啊!是不是?要確切的去做啊,落實到我們的生活當中就是佛法,既現實又超越,既超越又現實嘛!是不是?再來,證,就是證悟到萬法畢竟空。所以,證量,有所證量,就是心境一如,原來萬法不可得,踏破鐵鞋無覓處,得來全不費功夫。不經一番寒徹骨,焉得梅花撲鼻香。我們雖然說:現前一念,當下本自具足,但是,沒有經過種種的痛苦、波折,你體會不出來,你體會不出來,沒有經過出世間大悟的大善知識,單憑你個人,打死悟不出來,雖然就在你的眼前,可是,你就不悟!

因此我們要了解,修學佛道,絕對不是念一句南無阿彌陀佛、誦一部《無量壽經》,就可以搞定它的,這不可能的,這絕對沒有辦法的!果真你也能夠萬緣放下,一念佛號提起、誦一部《無量壽經》,而得成就,我恭喜你,那你是宿世大有善根的,你也不是簡單的人。但是,一般沒有辦法的,說:老實修行,老實修行,老實念佛,老實念佛,你以為這麼簡單喔?什麼叫老實?沒有妄叫做老實嘛!是不是?什麼叫做專一呢?不起分別心叫做專一嘛!是不是?你誦一部經,妄念那麼一大堆,這個叫雜修啊!我誦無量部經,心都專注在不生不滅的真如自性,這叫專修啊,你要弄清楚啊!專修跟雜修,還是在心性功夫裡面論斷的。念一部經叫做專,你真的專得下來嗎?那就是以少為足。是不是?

那麼,信、解、行、證,佛經講的,你要往生極樂世界,要信、要願、要行啊!

你看,要信,要建立這個淨土的信心就有多困難!是不是?所以,念佛要念得 自己很有把握,好!問一下,調查一下:你十足的把握,臨命終,南無阿彌陀 佛、西方三聖,一定來接引你的,請舉手,不敢啊?簡單講:就是你打這個沒 有把握的仗囉?是不是?所以,我們都錯會佛陀的用心良苦,你要有信心、有 願力,緣是由願力而來的,發願,是不是啊?我要往生極樂世界,九牛不挽! 發這個大願,要行啊,信、願、行,行就是要解,要解如來真實義,要聽經、 要聞法、要念佛。是不是?這個一點都不能少的。所以,我們末法時期,很沒 福報,碰到了惡知識,就跟他講;本來要跑來講堂聽經,哎呀!不用去了啦! 你去了還不是一樣?回來要念南無阿彌陀佛!是沒有錯!來講堂念南無阿彌 陀佛,回去,也要念南無阿彌陀佛;可是,你來聽經聞法,徹底的釜底抽薪的 解決煩惱。是不是?回去念了,你來聽經聞法,念的這一句南無阿彌陀佛;跟 你不聽經、不聞法、不解如來的真實義,念的那一句阿彌陀佛,力道是完全不 同,力道完全不同!大悟的人念佛,入木三分,即心就是佛,念佛就是三昧。 而眾生沒辦法,一念,煩惱多、妄想也多、貪欲也多。是不是?

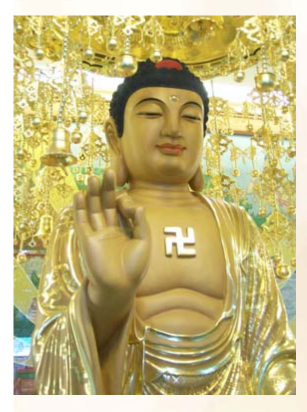
所以,自己不修行,又勸人家不聽經、不聞法,只念一句佛號,是很可怕的思想。專念是對的;但怎麼個專法呢?你要有智慧嘛!所以,念佛對不對?對一半,要用大智慧念佛嘛!誦經對不對?對一半,要用大智慧誦經嘛!是不是? 大智慧統統要排在前面嘛!你念佛念到刀槍不入,風雨都打不進去,三昧就成就,這個才是功夫。如果我們念佛····還在為了世間的假相,緣起緣滅的假相,這個人不好、那個人好····那你想想看,什麼時候入三昧呢?後面那個:「不可以少善根福德因緣,得生彼國。」若一日至七日,後面那一句:「一心不亂」, 你看看,注意那個字,一心不亂就是:一切佛法,必須三昧才能成就。「一心不亂,其人臨命終時,阿彌陀佛與諸聖眾現在其前,是人終時,心不顛倒,即得往生阿彌陀佛極樂國土。」諸位!看經典能夠少一句話嗎?是不是?一心不亂就是三昧成就。所以,我們要往生極樂世界,要打那個有把握的仗,不能打那個沒有把握的仗。是不是?

所以,從現在開始,你就要學習放下...不要去羨慕什麼首富;不要去羨慕什麼香港的港星,也不要去炒作新聞,管他們二個人怎麼樣,煩惱這個、煩惱那個...是不是?是不是?哎呀!這個力霸集團又怎麼樣,這個跟我們沒有關係。本來可以叱吒風雲,長袖亂舞,現在不行了,現在舞不出來了!本來是政商名流,現在變成逃亡通緝了。諸位啊!名、利對修行人來講,就像過目的雲煙,不實在的東西。現在就眼睜睜的,每天電視都在報導這個集團!是不是?王先生啊!你想想看,逃來逃去,護照都被取消,連一個台灣都回不來。是不是?所以,我們窮,沒有關係,窮得心安理得,知足就是最富有的。所以,口袋裡面的金錢,永遠比不上腦袋裡面的智慧,請你務必要記住師父這一句話。所以,把錢拿出來布施,沒有關係,沒有關係,沒關係啦!好了!這個就是我們看經典不能曲解佛義,你要了生死,要很有把握!是不是?

底下,沒有依於正信而發大心;而之所以不能發大心的緣故,也都是由於正信、 正知見不足。蓋修行若不發大心,便極容易止於途中的種種化城,「化城」就 是方便。而謂為實在、究竟的涅槃城。又,此經中所說的「十種狂解」的「得 少為足」之人,都是已經正式起修,並且皆已證得禪那,且又破了色、受、想 三陰的深修之士;然而當今之所謂狂妄者,泰半「泰半」就是大半。連「得少為足」都談不上,因為彼等充其量僅是「學少為足」,或「修少為足」,因為有的才開始在學習、或方開始修,僅僅修學了少少分便覺得非常滿足了,以此自滿而驕矜自視、而目空一切,以是成狂。哎呀!末法這個時期,多得不勝枚舉,驕矜自視,目空一切。「大覺王」:即佛。「清淨標指」:清淨妙法之所標指者,亦即直指本心,直標成佛之道。

義貫:「阿難,如是十種」於修習「禪那」時所起之「狂解,「阿難,如是十種」 於修習「禪那」時所起之「狂解,皆是」行者於想陰破後,「行陰」顯現之際, 但此行者「用心」不善,定慧與妄想「交互」陵替,「故現斯」等邪「悟」境 界。然而「眾生」冥「頑迷」惑,「不自忖」度思「量」正法及自己難得的身 分(忘失正法及自我),「逢此」狂悟境界「現前」之際,竟「以迷」妄之境界 「為」得勝「解」、開悟,而「自言」已「登聖」位,因此未證言證,「大妄語」 業於焉「成」就,來世當「墮無間」地「狱」受無量苦。

「汝等必須將如來」之正法「語,於我滅後,傳示」於「末法」時期,「徧令 眾生」修正定者,「覺了斯」十種心魔之「義」理,「無令」行者自己「心魔自 起」狂解、因為沒有大悟。從而造大妄語之「深」巨罪「孽」,以「保持」正 法,不令斷絕,並以「覆護」正修之士,「消」滅止「息」種種顛倒「邪見, 教其身心開」發「覺」了「真義,於無上」佛「道不遭」橫「枝歧」路,而墮 入外道,並「勿令」其「心」中生起「祈」求「得少為足」之念,因而墮於凡、 外、權、小「凡」就是凡夫;「外」就是外道;「權」就是權教;「小」就是小 乘。得少為足之境界。意思就是:<u>你要發大菩提心,成就大菩提果</u>。汝等須「作 大覺王」所教敕「清淨」妙法之「標指」,直指本心、直示成佛之道。好!我 們今天就講到這個地方。



勤修清淨波羅蜜 恆不忘失菩提心 滅除障垢無有餘 一切妙行皆成就

Email: dakuan00@yahoo.com.tw

佛教經典功德會 釋大寬法師 合十 分享

http://www.muni-buddha.com.tw/dakuanQA/