## 楞嚴經(第四十五講)莊嚴相度眾生電子書.pdf 慧律法師佛學講座-楞嚴經(45)

第四十五講:大佛頂首楞嚴經講義研究(24)

南無本師釋迦牟尼佛,南無本師釋迦牟尼佛,南無本師釋迦牟尼佛。

《楞嚴經義貫》,131頁,B·徵心。1·破計心在身內。經文:[「阿難,我今問汝:當汝發心,緣於如來三十二相,將何所見?誰為愛樂?」阿難白佛言:「世尊,如是愛樂用我心目:由目觀見如來勝相,心生愛樂,故我發心願捨生死。」]{註釋}「緣於如來三十二相」:就是以如來三十二相為攀緣。所以,阿難因為看到佛的相好出家。因此,比丘如果現莊嚴相,也可以度眾生;現威儀相也能度眾生,因此,比丘要重視威儀。說:「將何所見」:「將」,就是用,以。你是以甚麼來看,而能有所見?換言之,也就是說:問「誰見?」這個「誰」跟我們平常參禪的人說「念佛的人是誰?」「拖著死屍的是誰?」這個都是禪宗的。

為什麼要這樣問呢?念佛的人是誰?最重要就是打破那個無始無明,禪宗最重要的,就是要打破無始無明,也就是卡到一層深層的執著意識。所以,就要參:念佛的人是誰?本來無可念,也無所念,為什麼我們現在在念佛?所以,這一句話其實就是要檢視你是用什麼心?是用真心?真心無所念,無所不念。還是用妄心?妄心雖然也是能念,但是,變成有能念跟所念,這個變成一種虛妄,不實在的意識型態。拖著死屍的是誰?也就是說:你每天跟著這個色身,我們

每天跟著這個色身在一起;可是,我們有沒有很清楚的認識這個色身?這個色身死了,會爛、會長蟲、會發臭、會流這個屍臭,我們一直這樣執著、貪婪、憤怒、攻擊、傷害、排斥,都存在!那麼,我們參參看,每天拖著這個一定會死的,現在活得等同屍體,我們現在活得等同屍體!為什麼?因為萬法都是敗壞之相。

簡單講:換另外一個角度說,你就明明知道,你這個色身會死,為什麼我們這麼煩惱?我們到底在忙什麼?在苦惱什麼?在貪婪和執著什麼?到底為什麼?好!研究到最後就是無知;探討到最後就是無明。所以,禪宗的每一個公案,都是叫你見性;每一個公案,都是叫你破無始無明。所以,拖著死屍的是誰?你為什麼那麼愛樂這個假相、這個色身?而難割難捨,是為什麼?這個就是苦的來源了,苦!

說:「誰為愛樂」:誰為能生愛樂?也就是;誰愛?誰樂?這個「誰」,跟上面參是一樣的。「如是愛樂用我心目」:「如是」,就是這樣。這樣的愛樂之產生,是用我的心和眼。

又,心有六種:一、叫做肉團心;二、叫做集起心;三、叫做思量心;四、叫做緣慮心;五、叫做堅實心;六、叫做積聚精要心。什麼叫做1.肉團心?肉團心,梵文叫做紇栗馱耶,也就是世間所稱的心臟。這個大家都知道,心臟。這個心臟還有學問的,心臟,正常的情況下,心臟跳得愈慢的動物,牠的壽命

就愈長;心臟跳得愈快的動物,牠的壽命就愈短。譬如說:獅子、虎、狼、豹,牠們的壽命,平均大概就是十歲到十二歲,因為心臟跳得很快;心臟跳得很快,也就是它的氧化速度愈快。像老鼠,老鼠牠的心跳的速度就非常的快,牠的壽命週期就非常的短。像大象,牠的心臟,心跳的速度慢,怦怦……烏龜,烏龜牠的心跳就很慢,叫做龜息大法,烏龜可以閉氣的,烏龜可以活到二百多歲,有人捉到那個烏龜,是二百多年前的,上面有刻西元幾年,還捉到!因此,我們還有一點點學問,講到這個心。因此,正常的心跳,人類是七十二下;人類的最高的極限,是一百五十歲。換句話說:人類的壽命的極限,最高最高,不能活超過一百五十歲,這是人類的極限。但是,我們都活不到一半,大部分都活了八十歲,就不錯了,就不錯了!

為什麼我們常常講:要抗氧化,抗氧化?我們這個色身,就是呼吸這個氧氣,氧氣燃燒身體的脂肪,變成把食物轉換成能量,轉換成能量。因此繼續氧化,就繼續燃燒能量,使我們運作正常。但是,如果氧化得太快的時候,他就老化得更快,荷爾蒙它就會失調,荷爾蒙就會失調。所以,不是自然的東西,還是少吃。譬如說:你生理期停了,你吃這個荷爾蒙,她就很容易得癌症!如果說:你的這個身體運作不是很正常,補鈣・・・・・他就會結石,因為它不是你本能所產生的一種鈣質。你補鈣,喝了很多,鈣質喝了很多,不一定你的骨質就不會疏鬆。就像喝牛奶一樣,一般人說:喝牛奶會補鈣,骨骼健康,事實上,有時候剛好相反,醫學現在證明,剛好相反!因此,我們要了解,這個肉團心要保

養它,還是需要一點功夫。所以,現在抗氧化的東西很多,抗氧化的東西很多。 是不是?

底下說:心的各種意義當中,唯有這個是物質的,其他皆非物質的。就是肉團心,也就是我們講的心臟。諸位!你知道嗎?大海中曾經捕到的藍鯨,牠的心臟有多大,你知道嗎?鯨魚的心臟大到什麼程度呢?大到像我們一部小轎車,鯨魚的心臟像我們的小轎車,怦怦····鯨魚的血管,鯨魚的血管,動脈,小孩子可以跑進去玩,小朋友可以跑進去玩,有始以來,捉到最重的藍鯨,一百多噸,一百多噸,一百多噸,專吃浮游生物的。

第二、叫做集起心,集起心,也就是所謂的第八意識,佛教講的八識田中。為什麼把第八意識稱為一個「田」字呢?就像你在耕耘,種善的種子,將來你有善的,善因就一定有善果;惡因就一定有惡果;無記因就無記果。也就是第八意識阿賴耶識,我們稱為八識田中,這個比喻實在是太好!這個就是心識的總體,以阿賴耶的性能為能蔥「集」諸業習之種子。諸位!中文是很了不起的,翻譯成經典的,用這個「業」字,實在非常了不起!因此,我們要注意那個,我們常常講:事業,事業,有事,他就一定有業,大事業就是:很大的事就有很大的業,很大的事就有很大的業!說:這個人幹大事業!那就表示這個人業障很重、很辛苦,很辛苦!是不是?當然,對人類也有所貢獻;可是,他疲於奔命,為了賺錢,當然,對社會國家也有所貢獻。

所以,這個業習,尤其是習氣,只要這個習氣一養成,記得!剛開始我們造了習氣,後來,習氣變成我們的主人,我們沒有辦法控制的!你一出生成人,你這個胃就不聽話,你的肚子餓,你就一定要吃東西,它不是你可以控制的,像手一樣要伸、要縮,沒辦法!胃它就是不管你有沒有東西,它就一直蠕動啊,不自主神經,就一直蠕動啊!對不對?心臟不管你有沒有東西,它就是要跳啊!所以,沒有辦法自主,這個就是我們的業,我們的業。因此,當我們造這個業因的時候,我們一定要很小心!

所以,為什麼稱如來是三業清淨?連習氣都斷。三業這個「業」,第一個「業」字,就是身業、口業、意業;「習」就是慣性意識,慣性意識就是作不了主,作不了主!譬如說:一個人喜歡賭博,他已經培養那個業的習性的時候,他雖然改掉這個賭博,改掉這個賭博;但是,只要一看到人家在賭博,他這個習氣就會顯現,很容易就引誘了!吸毒也是這樣了,吸毒變成一種習性的時候,看到人家吸毒,就會控制不住!所以,什麼在做我們背後的主導?不是上帝;不是天公在替我們作主,是我們的業力、我們的習氣,做我們的主人。我們為什麼要修行呢?就是要用般若智慧剷除業習,照見五蘊皆空,斷除惡業,只存善業;斷除習氣,只留般若智慧。

所以,諸佛菩薩之所以偉大,就是忍人所不能忍,行人所不能行,因為習氣太 難斷了!又能生「起」諸現行法,現行,也就是種子起現行,種子會起現行的。 諸位!如果這樣講,你還聽不懂,譬如說:我這樣走過去,無緣無故走到你的 旁邊就:啪!一巴掌刮下去,你說:你為什麼打我?這種子,瞋恨心的種子, 一下子就顯露出來,種子就馬上起現行!對不對?因為有學佛:師父打我是為 我好!清淨心就開始作用了。師父不隨便打人的,給師父打到也是消業障,如 是觀照,心生歡喜:來吧!他就會更能接受。觀念稍微改變改變,調整。

所以,萬法唯心所造,這個集起心是很可怕的,這個集起心,它重視的就是你 的起心動念,我們的起心動念。我們的起心動念,變成種子的時候,將來就會 起現行;現行又會繼續薰種子。就像蠟燭,蠟燭一點的時候是火;火繼續燃燒 這個蠟燭,這蠟燭再繼續讓它起這個火,它就是一直循環。我們業會起現行, 現行又薰種子,所以,我們六道輪迴就沒有停止過;我們的煩惱也沒有停止過。 也不知道說:什麼叫做歇即是菩提?所以,又能生起諸現行法,所以稱為阿賴 耶識為集起心。集起心就包括三個角度:集一切善的種子;集一切惡的種子; 集一切無記,無記就是:也不能說善跟惡。譬如說:我看這個森林,我也沒有 去做壞事,也沒有去幹惡事啊,所以,我喜歡看個森林,那個不能算善,也不 能算惡啊!譬如說:我喜歡喝茶,我喜歡喝個茶,我這喝茶,也不是說去幹善 事,也不是幹惡事啊,不能論善、惡,叫做無記,叫做無記的種子。無記也會 培養一種習慣啊,培養一種習慣,那麼,這個慣性意識一產生的時候,上輩子 它就集中在這一輩子,集中在這一輩子,從小它就會顯現。

你看,有的人從小,他看到昆蟲,就會用刀子把牠切成一塊一塊,後來就變什麼?大流氓!電視報導的,殺人不眨眼的,結果從小他就很喜歡殺死動物,他

那個前世的種子、業力牽引過來。有的人一轉世以後,他就很會讀書,像香港有一個九歲讀大學,你有沒有覺得很不可思議?九歲的小朋友,經過測試,他的能力可以念大學,直跳十級,十級!九歲而已喔!所以,如果沒有論這個三世因果,沒辦法解釋的!如果要講上帝:上帝!你為什麼這麼偏心呢?為什麼把一個小朋友,九歲程度可以念到大學?他是念數學系的,四個教授跟他考試,他速度快,快到驚人,連那四個大學的教授就說:他夠資格,夠資格!台灣有一個心算的小朋友,才幾歲而已?八、九歲而已,心算的,旁邊八個教授用計算機跟他比賽,那個數目都是很長的,加減乘除的,這樣子,他一支筆拿起來,那個題目一看的時候,为人……答案出來,那個大學教授還在按計算機,輸他!一個小朋友不到十歲,台灣的,心算實力最高級、最高段,超過那八個教授計算機的速度!

所以,人腦發揮到極處的時候,爆發力是驚人的;但是,人腦在集起惡業的時候,那種殺盜淫妄,力道也很可怕!所以,<u>六道輪迴裡面</u>,人的造因力最強! 意思就是說:我們這一輩子,如果不好好的做、好好的修行,下輩子會很慘, 因為人的造因力最強!

底下,第三、思量心——也就是第七末那識,末那識翻譯成中文,叫做染有我,染污的染;有沒有的有,染有我。意思就是:有我執還有法執,二種執著。為什麼叫做我執呢?凡夫。為什麼叫法執呢?因為修行人,修行人只要說:我很有修行、我比你行!就著法執。說:我證初果阿羅漢。著初果。說:我證二果

阿羅漢。著二果。所以,佛法就是唯證相應,心知道就好,嘴巴不能一直講、一直執著。為什麼?他會卡在某一種階段裡面。也就是第七末那識,末那識,以末那識之性,這個「性」不是本性。也就是說:末那識;性就是指作用,它的專屬作用性,這個「性」不是指如來藏性。以末那識的專屬的作用功能,做什麼?能為恆審思量。意思就是:二十四個小時都在思量,沒有停止的執著,所以,最困難修行的就是這個,微細的執著。

第四、叫做緣慮心——又稱慮知心、了別心,也就是前六識,以前六識之性能為能攀緣前塵,能攀緣前塵。並起思慮而了別之。在這裡我們一定要很清楚的,思量心是微細的;緣慮心是對境起來的,所以,它比較粗。換句話說:緣慮心就是粗糙的思惟;思慮心就是更微細的思惟、更微細的執著。

第五、堅實心——堅實心,也就是自性清淨心,也就是如來藏心,以其他各種心皆是生滅無常敗壞之法,諸位!你不要看到無常敗壞之法,就認為不好,諸位要很清楚,為什麼要講生滅無常敗壞之法?佛講這一句,是告訴我們:萬法執著不得。但是,話講回來,如果沒有生滅無常,諸位!我們沒有水果吃,你聽得懂嗎?我們沒有水果吃,為什麼?水果長出來,為什麼?常,常就一直維持原狀啊;人也不會長大,常,就永遠那麼小,出世的時候那麼一點點,都不會長大,因為沒有生滅無常的轉換,他就一點點而已啊!所以,無常在聖人的角度,它是美的,很漂亮的東西。知道嗎?它是很美的東西,因為它會作用,作用就是無常了!是不是?沒有無常,我們怎麼作用呢?所以,佛陀講生滅無

常,是叫你破除執著;而對聖人講諸行無常,是告訴你:要起清淨心的作用,清淨心也是無常。是不是?沒有無常,你怎麼作用呢?

佛陀講經說法,聲音是不是無常?是的!佛陀的心靈呢?是如如不動。是不是?佛陀的心,是大般若智慧如如不動,他可以起作用,可以講經說法,講經說法是生滅,生滅即於生滅,就是不生不滅的心性;不生不滅的心性,可以作用在生滅的無常法裡面。這樣知道嗎?所以,沒有無常,我們變成沒有水果吃、沒有飯吃,稻子種不起來;水果不會成熟;人也不會變漂亮啊!對不對?出生時那麼一丁點,過了再久還是一點點,因為長不大啊,吃了再多,他也不會長大,因為沒有無常啊!所以,因此我們要知道,無常就是轉變、轉化的意思。所以,因此學佛的人,就是在轉化生滅的無常裡面,去找到那個美,真、善美的東西。

因此,我們要了解,真正一個悟道的人,所有的法,統統叫做享受;所有的法,統統叫做解脫;所有的法,統統叫做覺知,二六時中,沒有一種東西,可以干礙一個大修行人,就算今天他要死亡,他也了解說:朝聞道,夕死可以,反正人死後,就是一堆骨頭嘛!是不是?好!舉一個例子來講:師媽往生前,我都沒有夢過她;她往生以後,我到現在為止夢過五次,見到她五次。就以師媽這個例子來講,好!師媽活幾歲?活八十八歲,是不是?活八十八歲;佛陀只有活幾歲?佛八十歲,那你頂禮佛陀,還是頂禮阿嬤呢?壽命是看長還是看短的

嗎?不是的!知道嗎?岳飛活三十幾歲;耶穌基督也是活三十幾歲而已喔,耶 穌基督!

所以,師父重複的講:生命要活出意義出來,而不是活在有錢之下;不是酒錢喔,是有錢。生命不是活在有錢,是活出意義。生命活出意義是什麼呢?就是覺悟;就是明心;就是見性。所以,記得師父的話:也就是這一輩子,你能利益多少眾生,你就要全部都發光、發熱,我們的生命是陽光的。但是,我們為什麼這樣講呢?因為所有的理想,背後都有黑暗的一面;所有的夢想,背後都有黑暗的一面。

這樣講你聽不懂,我舉一個例子,譬如說:你很想環遊世界,去坐什麼?坐到鐵達尼號,坐到鐵達尼號。鐵達尼號從英國出發,到美國,還是初航。什麼叫做鐵達尼?就是永遠不沉沒,叫做鐵達尼。結果去撞到冰山,太有自信了,去撞到冰山,死了多少人?死了一千多人,一千多人!他們帶著夢想,從歐洲出航要到美國,初次就發生船難,鐵達尼號,拍成電影,這個大家都知道。所以,所有的夢想,背後都有黑暗的一面,黑暗就是死亡啊!

也就是說:在這個世間裡面,你任何的享受,都必須付出代價,這就是世間。所以,欲望愈淡泊的人,他就過得愈踏實。他不須要煩惱這個;不須要驚恐這個;不須要害怕這個。為什麼?他沒有任何的欲望。這個鐵達尼號還不是最嚴重的,最嚴重的海上的,是哪一次呢?是菲律賓,菲律賓有一艘客船,客船,

叫做郵輪,很大的船!結果他們超載;因為菲律賓現在比台灣窮,以前二、三 十年前,菲律賓生活比台灣好。好!他們在鄉下,在一個大港裡面,集中了很 多鄉下來的尋夢人,四千人,那一艘船只能坐二千,擠到四千人,擠到一個小 小的房間完全動彈不得,沒有衛生可言!好!這一艘船就從這個鄉下的港口開 出來,在大海裡面碰到什麼?碰到一艘裝滿油管的油輪,那個油輪是幾十萬噸 的原油,你看過那種船嗎?譬如說:去中東,運這個油過來,船上有很多的油 管,知道嗎?整艘船裡面,有幾十萬噸喔,那一艘船過來,可以給高雄市用七 天的油,七天,一艘油!好!就在海面行駛的時候,一個載滿了四千人——菲 律賓鄉下充滿尋夢的人;一艘是什麼?一艘是裝滿汽油的,結果在海上怎麼樣 子?失控相撞,燃烧起火,死了多少人?應該講只剩下活了····沒有被石油 燒死的,只剩下二十七人。換句話說:這個是歷史上,有史以來最慘的,死了 3973人,3973人,就是活生生的在海上,沒有什麼救生艇,旁邊也沒 有什麼小島,統統沒有!就是活生生的在船上燒死,無處可逃啊,跳下去就是 大海啊!救生艇來不及。

所以,所有的夢想,背後都有黑暗的一面;所有的幻想,都必須經過殘酷的覺醒。也就是說:對這個世間知足常樂,能夠活多少、活多長,你有多少錢,就發揮多少的能力。所以,最重要的是我們的愛心、我們的慈悲心,這個是最重要的,而不是在金錢。底下,說:以其他各種心皆是生滅無常敗壞之法,唯有此心究竟不生不滅,所以是堅實之法。

第六、積聚精要心——也就是積聚諸經要義之法要、或者是經典,譬如說《般若心經》。如此看來,阿難所用的心,到底是那一種心呢?所以禪者行禪須善了自種種的心,我們要發堅固的實相心,叫做堅實心。以及一切世間種種心。世間一切種種心,當然都是妄心;那麼,對大悟的人來講,就是智慧心。所以,雖然我們是這個臭皮囊;但是,學佛的人要更加珍惜,讓我們的生命發光、發熱,活出意義,為全人類而活;為了報效、回饋整個社會而活;為了國家、為了民族而活;為了全人類而活,這樣活出意義、活出真正的生命!

「故我發心願捨生死」:願捨生死之志願是不錯,不過阿難不知這個「見相生 愛」之心,正是生死之本!

{義貫}「阿難,我今問汝:當汝」最初「發心」出家,是「緣於如來」的「三十二相」,那時,你是以(「將」)「何」而能有「所見?」意思是說:(你是用甚麼來見的?)又,你在見了之後,「誰為」能生「愛」與「樂」者?「阿難白佛言:世尊,」我「如是」之「愛樂」的產生,是「用我」的「心」還有「目:心與目。由」於用我的「目」而得「觀見如來勝」妙之「相」,因此我「心」才「生」出「愛樂」;由此之「故我」即「發心願捨」棄「生死」,而從佛學道。

134頁,{詮論}這一節最主要的,就是在問一個「誰?」這是一切參究中最深最難的課題之一。因為佛法不是符號、不是觀念,落入一個我執,符號、觀

念就會產生。這個「誰」,就是「能所」的「能」。又,在此節中,阿難過在何處?阿難錯將肉眼當作是「能見者」,而將愛樂的心當作真是他的心,而不知那是緣於外塵的六識妄心;而一切眾生都是如此,一切眾生都是如此。所以,諸法如幻的意思是說:你不要被境界牽著走,那不是實在的,眾生愛得死去活來,大悟的人一看,就是一堆骨灰啊!

所以,要讓凡夫擁有真心很困難;要讓聖人打妄想也很困難,他一眼就可以看到究竟了,就是骨灰啊!如果有一隻清淨的蟲,把牠放到我們皮膚底下,這個名字叫做清淨的蟲,叫做「身體七日遊」,「身體七日遊」;我們平常不是說:哪裡有七日遊嗎?譬如說:一隻清淨的蟲,很愛乾淨的蟲,把牠鑽進去皮膚,讓牠遨遊我們身體七天七夜;這是我自己想出來的啦,給你身體七日遊。好! 鑽進去身體以後,不到二十秒就會鑽出來,好臭好臭!牠跑到心臟,還好,不錯呢;要跑到大便、小腸、大腸、直腸,對不對?再接著就是糞便,那個蟲遊到那個大便、小腸、大腸,這每一個都存在啊,這個都事實啊!用一隻清淨的蟲,去遨遊我們的身體,我告訴你:牠會放棄旅費的,如果四萬的話,牠玩一天,牠就會趕快跑出來,其他三萬五統統放棄,一日一夜都受不了!

意思是說:我們一直貪愛這個不清淨的色身,就是六識妄心,而我們在虚妄的 世間裡面,而自己不知道。阿難又更進一步,欲以此虛妄緣塵愛樂之心要求無 上菩提,則更是錯上加錯。所以,什麼叫做眾生?眾生就是妄上加妄,你只要 在妄中放下,就真;你只要在妄上去追求,要追求聖、追求凡;追求迷、追求 悟,統統是妄上加妄!生命本來就是妄,你只要輕輕鬆鬆的放下,就見性!所以,禪宗有一句話:大悟之人,生擒活捉,不費吹灰之力。生擒,生擒這個煩惱、活捉這個煩惱,不費吹灰之力。為什麼?就放下。《法華經》那一句話: 諸法從本來,常自寂滅相。諸法從本以來、無量劫來,常自寂滅相,它本來就空。

所以,有一個居士跑來,問說:請問師父!什麼叫做涅槃?我說:現在就是啊, 現在就是涅槃啊!他說:我怎麼沒有看到?我說:你自己沒有看到,也沒人阻 止你啊!他說:現在就是?是啊!悟道的人是啊,不悟道的人不是。現在就是 啊,就回歸當下,難道現在不是涅槃嗎?諸法本來空寂,所有心性不是顯露嗎? 對不對?他說:師父!那什麼是有為法?我說:就是無為法囉!那什麼叫無為 法?就是有為法。諸行無常,是生滅法,生滅滅已,寂滅為樂。即於生滅,就 是不生不滅的心性,萬法當體即空,心性就顯。你只要不多一層執著,就是本 來面目;我們為什麼見不了本來面目?所有的思想、語言,都加一個我執,當 然見不到本來面目。

底下,又,在此節中,除了「誰」這個問題外,同時佛還提出了另一個大問題,就是:「能見、能愛」。這個「見、愛」兩個字最為吃緊;因為所見,故有所愛;諸位!見愛是什麼?見愛是生死的根本,見什麼愛什麼;見什麼貪什麼。修行人也是一樣,見這個貪這個,見這個法門,攻擊另外一個法門,這個都是見愛之見。什麼叫做大修行人?大修行人就是:我修我的念佛,用我的般若智

慧念我的佛,這一句佛就是絕對;其他,其他八大宗派,給予祝福、給予期盼、給予希望;乃至其他的宗教:回教、基督教、天主教,給予尊重,這個才是真正修行人。修行人沒有說:我念這個阿彌陀佛真的是很好,然後,別人不跟著我這樣做,變成不跟我同道,不理人家、不尊重人家,有種種的不禮貌的地方,那麼,我們變成束縛。

本來念佛是一件好事,念佛可以解脫;我們念了佛,變成把它尊為唯一,貶低了其他,不懂得是法平等,無有高下的道理,不懂這個道理,所以,就變成說:別人不念佛,就認為人家業障很重;看法跟我們不一樣,就認為說別人不可能成就,未法時期,三根普被,利鈍全收,實在是淨土法門最殊勝。是沒有錯啊,這個是要有緣的眾生是這樣子的,宿世有善根、有因緣的,那麼,對於別人看法不同的,給予尊重。對不對?給予讚歎,給人家希望,給人家鼓勵。我們念佛,同時歇即是菩提,八大宗派,一律尊重,這個才是真正懂得佛的心的人,懂得佛的心就是有禪,有禪,他就懂得互相體諒,不會說自己很高傲,自己很行,輕視別人。

在《大智度論》裡面講:凡是自己覺得很行,說別人比不上他,智者名為束縛,這個就是束縛。所以,動念即乖,動到自己很行,就是不行;動到我慢,這個人就是不行!因此,答案就是:念我們的佛就好,以沒有分別心,尊重各宗各派,乃至其他的宗教。在座諸位!有禪的人,他很了不起,為什麼?他就有佛的心。舉一個例子來講,舉一個例子來講:有禪的心,譬如說:我懂得佛的心,

今天在這裡講得口沫橫飛,身心疲勞,下課以後,你們統統跑去信基督教、天 主教;假設說啦,還是合掌啊、歡喜,你高興就好,要不然怎麼辦呢?是不是? 我才不會說:你是叛徒,要把你捉起來槍斃!不會的,你的因緣就是如此嘛! 對不對?要不然怎麼辦呢?

所以,有禪的人,就懂得體悟到佛的心;體悟到佛的心,就能夠包容。而且這些現象界,這些現象,不是我們今天才發生,佛在世,它就發生,佛陀在世,它就發生。佛在世,你看喔,佛在世的時候,跟著佛陀出家,因為經教不是很通,後來罷道;罷道就是還俗,比丘、比丘尼也有罷道還俗,跟著什麼?跟著外道跑!佛陀當時在世的時候,就有罷道還俗,跟著外道。佛呢!我們二千五百年,對這個聖人中的大聖人的佛,無比的崇敬、無比的讚歎佛的智慧、慈悲;而佛當時在世的時候,跟著佛出家,又跑去跟外道,你不覺得很不可思議嗎?所以,平常心。簡單講:什麼就是禪?這個世間發生任何事情,都跟他的本性沒有關係,本性沒有能所嘛!知道嗎?他就把他的心靈提高到最高點,他每一時一刻,都在享受生命。

底下,說:這「見、愛」二個字最為吃緊,因為所見,故有所愛;然有「所見」以及「所愛」,皆因有「能見」以及「能愛」;「能見能愛」是主,「所見所愛」是客;「能見能愛」是因,「所見所愛」是果;「能見能愛」是妄識,「所見所愛」是妄塵,如果了知能見所見、能愛所愛俱是虛妄,則見人法空,不復輪轉,然要究竟離一切見愛相,離一切能所相,則須了達一切法本如來藏妙真

如性。是故本經一開始,如來即直指一切問題的核心,開門見山地直徵一切眾生無始的生死根本——「見愛」與「能所」,俾令利根者當下了得。「了得」就是體悟。

經文:[佛告阿難:「如汝所說,真所愛樂因於心目,若不識知心目所在,則不能得降伏塵勞。譬如國王為賊所侵,發兵討除,是兵要當知賊所在。使汝流轉,心目為咎,吾今問汝:唯心與目,今何所在?」]{註釋}「塵勞」:也就是煩惱的別名;為攀緣、取著六塵境界,令心勞動不堪,所以稱為塵勞;意思就是說:欲望愈重的人愈辛苦;財色名食睡愈多的人愈疲勞!為什麼?這個叫做塵勞,這個叫做塵勞。若心不隨塵而勞動,則心自息矣;心息則妄想不生,妄想不生則正智現前,正智現前則得照見自心的心相與心性,注意!照見心相屬生滅;心性屬如如不動,如如不動,即如如不動,即見生滅。換句話說:心相是心性所影現出來的假相。所以,心性見到了,心相剎那生滅,知道此不可著,即見性!性相本一如,何來住無住?就是這個道理!

你聽過性相一如嗎?為什麼?相空,性也是空,難道不是性相一如嗎?照見自心即返本,得本起因地,如來密因矣。所以,照見自心,你就回歸到了本來的面目,得本起因地,如來密因。所以,如來密因就是什麼?就是明心見性。是故祖師直指之法勸云:「外息諸緣,內心無喘」,喘本來就是呼吸急促,在這裡表示一點煩惱都沒有,一點煩惱都沒有。外息諸緣,內心一點罣礙、一點煩

惱都沒有。諸位!這樣的日子是何等的逍遙、何等的快樂,何等的快樂!斯可 入道,誠如是也。

「譬如國王為賊所侵」:「國王」就比喻本覺真性,「賊」比喻說六賊,比喻 說六識妄心。眾生的本覺真性、為六識妄心之所蒙蔽、污染,就是染污,侵害, 因而其力用不彰,如來藏性顯現不出來,整個心為妄識所據;「據」就是佔據, 據地為王。所以,我們意識強大,我們本性忘了,我們拼了老命,也要發揮貪 瞋癡;而佛陀的心性,展現戒定慧,對治貪瞋癡。譬如國中盜賊蠭起,這個「遙」 就是蜜蜂的「蜂」,蜜蜂的「蜂」。諸賊控制地方,乃至挾制,這個有二個音 都對,我查過詞彙,音挾丁一世/ 持也對,挾 丁一丫/ 持也對,這二個音 都是可以念的。乃至挾制國王, 威逼朝廷, 以致全國山河板蕩; 一切眾生的生 死亦復如是, 眾生心中, 六賊蠭起, 如蜜蜂一般的而起。是不是? 六識妄心控 制整個內心,乃至挾制顛覆本有真性,以致眾生迷失真性,整個心中板蕩不安, 無始以來浪跡三界,我們常常講:浪跡天涯,浪跡天涯,流浪就是很辛苦了! 皆因自心無主,為賊所據故。所以,我們現在,是賊在我們的心中?還是我們 的主人呢?作得了主?所以,明心見性有什麼好呢?完全作得了主,他的心就 是主人。一般眾生呢?一般眾生,他的心被賊所佔據了!為什麼?都是起妄 識、妄心、妄執,虚妄的痛苦。

「使汝流轉,心目為咎」:「咎」,就是過錯。「唯心與目」:「唯」,就是發語詞,無意義。「今何所在」:也就是今在何處所?

{義貫}「佛告阿難:」若「如汝所說:」我「真」正「所」能產生「愛樂」者,為「因於」我的「心」與「目」;然而你「若不」能「識」別了「知」你的「心」與「目所在」之處,「則不能得」以「降伏」因取「塵」而「勞」動不安的煩惱心。「譬如」一國之「國王」也就是(心王),「為」盜「賊」(六賊)之「所侵」擾,若此國王欲「發兵」聲「討除」滅賊人,這些(「是」)官「兵」必「要」應「當知」道「賊」之「所在」,才能討伐他。同樣的,「使汝」無始來生死「流轉」的,實是你所說的「心」跟「目」所「為」的過「咎」,此心與目實為如賊,(此心為賊首,此目為爪牙)。「吾今問汝:唯心與目, 今何所在?」意思是說:(你那個心跟你那個眼睛,現在哪裏呢?)。要找出那個根源。

{註論}「唯心與目,今何所在?」這是第一次「徵心」(「徵」就是徵求、詢問之義),也就是「找心」,看心在哪裏。「徵心」之所以重要,因為大家都知道,佛法的修行主要在修心,禪宗有一句話:解縛從心,無關他處。解就是解脫那個解;縛就是綑綁、綑住那個縛,解縛從心,無關他處。這一句話特別的重要!為什麼特重要呢?你要解脫跟束縛,完全就是看你這一顆心,解縛從心;跟從的從。解脫是從這一顆心解脫;束縛也是從這一顆心束縛,無關他處,跟其他地方沒關係,當然我們就是要找·····修行要找到關鍵嘛,省時又省力嘛!對不對?事半功倍嘛!

修行當然要找那個最快的啊,最快就是心放下,就最快了!最快就是了知萬法都是虚妄的了!是不是?對這個世間假相,不存任何的幻想;不存任何的夢想;也不必抱有任何的理想,放下就是。你也可以抱有幻想;你也可以抱有理想;也可以有夢想。為什麼?真不壞假,有了真心,我也可以夢想;有了真心,我也可以幻想,因為你知道所有的夢想、幻想、理想,都是妄想,真心就顯現了!所以大悟,大悟不必出國,也很快樂;出國也很快樂,任何時間、空間,都很快樂、很幸福、很知足。為什麼?他達到常樂我淨,究竟的解脫的心境了,他哪裡不快樂呢?

所以,也就是「找心」,看心在哪裡?所以,徵心是很重要的,因為大家都知道,佛法的修行,主要是在修心。所以連心在何處都不知道,怎麼修呢?是故徵心就是明心的第一步,且須先明心,而後方能見不生滅的本性。見性就是見到不生不滅的本性。

經文:[阿難白佛言:「世尊,一切世間十種異生,同將識心居在身內;縱觀如來,青蓮華眼亦在佛面。我今觀此浮根四塵,祇在我面。如是,識心實居身內。」]138頁,{註釋}「一切世間」:世間有兩種:一、有情世間,為六凡眾生所居;二、正覺世間,為四聖所現(四聖為聲闡乘、緣覺乘、菩薩乘、佛乘)。聲聞是修四諦而成就的;緣覺是修十二因緣而成就的;菩薩是修六度而成就的;那麼,佛就是自利利他,覺行圓滿。「十種異生」:十種異生,也就是卵生、胎生、濕生、化生、有色、有想、非有色、非無色、非有想、非無

想,這個我們在《金剛經》都講過了。即於本經下文所說的十二類生中,除去了無色、無想兩種。因為無色界天的眾生,空散銷沉,而無想天則心有如土木 金石,此十種眾生,其生存之狀態、業報形體各異,所以稱為「異生」。

「同將識心居在身內」:「將」,就是把。「居」,就是安置。此言,世間所有一切眾生,只要是有心的,大家都一樣,把心放在身中,不獨我阿難為然。「縱觀如來青蓮華眼,亦在佛面」:「縱」,就是縱使。「青蓮華眼」,佛眼修廣,猶如青蓮花,又,青蓮花最為高貴稀有,故以為喻喻就是(修,長)。此言,連聖人的眼睛都在臉上,更何況我們凡夫眾生的眼,當然是在臉上囉。

「浮根四塵」:「浮根」,為浮塵根之略,蓋佛法中,眼根有兩種:一、浮塵根,又稱為扶塵根,直接與外塵接觸,所以稱為浮塵,浮在外面的。是不是?直接與外塵所接觸的,就像我們的肉眼,就是俗稱的眼球以及視神經、視網膜等,此等為由色、香、味、觸四塵構成。二、勝義根,此為由清淨四大所構成,非天眼以及聖眼則不能得之。

{義貫}「阿難白佛言:世尊,一切世間」的「十種異生」有情,都「同」樣「將」他們的「識心居」置「在」其「身」體「內」;至於眼睛的所在,「縱」使我們「觀」看神聖清淨的「如來」,其最高貴的如「青蓮華」之「眼,也」是「在佛面」之上,更何況是我們凡夫眾生——由此凡聖二者之例證,因此「我

今觀」察我「此」眼睛的「浮」塵「根四塵,祇在我」的「面」上,更無別處;「如是」由上證推知,我的「識心,實」是「居」處在我的「身內」。

{詮論} 在此,為何阿難不乾脆直接了當地回答說:「世尊,我的心就在身內,而我的眼就在面上呢。」不就得了?為甚麼這樣東說西說、扯來扯去,豈不嚕囌?殊不知這就是依於印度因明學因明學就是我們現在所講的理則學,或者叫做邏輯學;因明學,因明學的正式論辨之形式。因明學(印度古典邏輯辨證學)裡面規定論辨必須具「三支」或者是「五分論」。什麼叫做「三支」?就是:宗、因、喻。你立一個宗,「宗」就是宗旨;因,你是站在什麼角度說,還必須說一個比喻,讓人家心服口服;加強你的宗跟因,所以,又必須要用一個比喻。「宗」就是立論,「因」就是證據,依據什麼?「喻」就是用這個舉例,或者是比喻。

因此一個成功的論說,不能只有立論(現代西洋邏輯稱為「前題」),而無證據,否則便成為強辯,那是立不住的,立不住腳的。若立論站不住腳,便輸了,叫做(「墮負」)。輸了叫做墮,以前的名詞叫做墮負,現在叫做輸了。我們現在很多的名詞都聽不懂的,你看那個電視、新聞,很多用的那個名詞,我們這一代的都聽不懂,因為他們現在有現在年輕人的一套。這種論辯的成規(遊戲規則),在印度不僅是世俗的學術以及外道,連佛法中也是一樣。因此,阿難在這段經文中的那一些話,既不是廢話、題外話,反而是正式論辯中所必要

的架構。這與我們中國的經史子集中的論辯方式,大異其趣,這是讀者所應知 的。我們現在來看阿難的這段論辯。

如前所說,如果阿難平鋪直敘、直淌淌地只說;「淌淌」就是流露出來,直接的流露出來,叫做淌淌,直淌淌地只說:「我的心在身中,我的眼在面上。」這樣的立論便沒有證據支持(Support),因此此「宗」便「不得立」;換言之,這不是在「立一個宗」(設立一個命題),而只是一個陳述而已。阿難如果講:我的心在身中,我的眼在面上。這沒有力量!阿難如何將這個「陳述」(Statement),變成一個有「因」可證的「宗」呢?首先,他舉一切世間的十類異生為證,因為這個證據所涵蓋的範圍,已包括了幾乎所有「有心識」的眾生,所以,阿難其實是代眾生問的,代眾生來跟佛陀對答。除了無色界天與無想天眾生外,已無遺漏,因此是非常有力的證據;一切世間的眾生既皆如是:「把心放在身內」,而我阿難為眾生之一,豈得例外?因此我的心自然也是在我的身中。這樣的立論、證據,在一般世學當中,可以說是幾乎是駁不倒的了。

其次,阿難說眼在面上,不舉他證,而舉如來的青蓮華眼為證,這是有目共見的,不可能有錯的;而且神聖如佛的眼,佛眼既在面上,凡俗如我者,更不會不同!這是用的「以聖例凡」的技巧。又,阿難想,如果要駁斥這一點,如來您老人家可先得推翻我的證據:否定您老人家的眼睛不在您臉上——那您可就輸定了!

再者,阿難在此段論辯中,還用了一個技巧,那就是:先舉證,後立論,這樣 令原本可能很平板的立論,變成了生動有力,而且順理成章。

又,阿難在此段論辯中的舉證就是(因),為何於「心識」一項舉一切凡夫為證?這力道就更大,一切眾生都這樣啊,不只是我阿難啊!而於「目」上,卻舉如來為證?力道多大!世尊!您的眼睛也在您的臉上啊!這也是阿難的技巧:因為阿難既仍在凡夫數中,故其心識之所在,理應同於一切眾生,且既仍在凡位,便不能確知聖人的心究竟如何,故不敢妄擬(亂猜),所以,在這一項當中,「以凡證凡」是穩紮穩打、穩贏的。至於眼睛的所在,既然凡聖同然,有目共見,就不妨舉「高價位」的證據,就以佛陀為證據了。這樣一來有力,二來如果世尊要反駁,只有自討沒趣,所以這是阿難「雙贏」的盤算。可是,碰到了高手佛陀!

復次,以正理而言,阿難在此所犯的過錯何在?也就是所謂「妄計」。尤其是「計心在身內」,更是一切妄計的根本,由計心在身內,於是有內外之隔;一有內外,便有自他;自他一成,四相皆立;四相成立,輪轉不息。所以要破四相(我相、人相、眾生相、壽者相),首先要破我相;要破我相,須先破「計心在身內」,所以,我們牢執這個內身為自我,我們自私、貪婪,縱驕自己,慣壞了自我,培養了無數的習慣性,而不自覺知。所以,「計心在身內」之相——如果解心非在身內、則身心渙然解脫。

心在身內就是有一個我執,意思就是:如果你這個「我」的執著統統放下,能 夠了悟一切法無我,就徹底解決了,一切法無我了。是不是?好!我們就休息 一下。

## (中間休息)

142頁,經文:[佛告阿難:「汝今現坐如來講堂,觀祗陀林今何所在?」「世尊,此大重閣清淨講堂在給孤園;今祗陀林實在堂外。」「阿難,汝今堂中先何所見?」「世尊,我在堂中先見如來,次觀大眾,如是外望,方矚林園。」「阿難,汝矚林園,因何有見?」「世尊,此大講堂戶牖開豁,故我在堂得遠瞻見。」]

{註釋}「此大重閣清淨講堂」: 祇桓精舍在佛世時有七層。東晉法顯法師與唐玄奘大師去印度的時候,仍見其遺跡,現則無存。「矚」: 就是看。「戶牖開豁」:「戶」,就是門。「牖」,就是窗。「豁」,就是通。

{義貫}「佛告阿難:汝今現坐」在「如來」的「講堂」中,你「觀」看一下「祇陀林」現「今何所在?」阿難回答說:「世尊,此大重閣清淨講堂」是「在給孤」獨「園」中,而「今祇陀林實在」講「堂」之「外。」佛說:「阿難,汝今」人在講「堂中」,張眼一看,最先看到的是甚麼?就是(「先何所見?」)阿難回答:「世尊,我」現「在」講「堂中」,張開眼睛一看,首「先見」到

的是「如來,」其「次」再「觀」見「大眾;如是」次第「外望,方」可「矚」 望到祇陀「林園。」世尊道:「阿難,」當「汝」想「矚」望祇陀「林園」時, 你「因何」而能「有」所「見?」意思是說:(你怎麼能看得到?)阿難答: 「世尊,此大講堂」的門「戶」窗「牖」都很「開豁」通徹,沒有甚麼遮障, 「所以我」人雖然「在」講「堂」內,但亦「得遠」遠「瞻見」室外,沒有困 難。

經文:[爾時世尊在大眾中,舒金色臂摩阿難頂,告示阿難及諸大眾:「有三摩提,名大佛頂首楞嚴王,具足萬行,十方如來一門超出妙莊嚴路。汝今諦聽。」 阿難頂禮,伏受慈旨。]

{詮論}這一段經文,已經依據圓瑛老法師之見,而移到前面去了。圓老說這樣才不致令前後兩段經文的問答不相應,隔礙開來,而且令經文的組織亦較暢順。又,本段經文,在內容上看來,非常非常重要,因為它是宣示本經一經最重要的主題,因此若移到前面去,因為是在論辨開始之前,所以若藉西洋修辭學的名詞來說,則此段經文在那裏變成很重要的,類似中國古文修辭學當中「起承轉合」的「起」文,起承轉合。是故以文章效果來看非常好,以義理的組織、結構、與發揮也非常好。圓老,圓瑛老法師在其《講義》當中說:以前的諸賢,未必沒有看到這一點,但由於尊經,尊敬經典的緣故,明知是抄寫之誤,仍然不移動,而「余不避彌天大罪,祇求經義文意之貫串,而知我、罪我,一任其具眼者之品評也。」敝人一向也不贊同改動佛經,然此段經文,衡諸各方,「衡」

就是考量,衡量、考量。衡諸各方面,實在是十分贊同圓老之見,故亦隨其移動。然而圓瑛老法師在此段仍存原文,並科為「仍存原文」,以存其原貌。此中得失功過若何,達者請詳。

經文:[佛告阿難:「如汝所言:身在講堂,戶牖開豁,遠矚林園。亦有眾生 在此堂中,不見如來,見堂外者?」阿難答言:「世尊,在堂不見如來,能見 林泉,無有是處。」「阿難,汝亦如是。」]

146頁,{註釋}「無有是處」:「是」,就是對。這個就是說:那是不對的,那是不可能對的。

{義貫} 「佛告阿難:如汝」剛才「所言」一點也不錯:雖然「身」是「在講堂」中,但因講堂的「戶牖開豁」通徹,故在室內即能「遠矚」祇陀「林園。」然而是否「亦有眾生」,其身明明「在此堂中」,卻「不」能「見」到同在講堂中的「如來,」而他反倒能「見」到「堂外」的林園「者」否?(也就是說,不能見近,卻能見遠?)哪有這種道理?是不是?近都不見,哪能看遠呢?「阿難答言:世尊,」若有人身「在堂」上,「不」能看「見如來」,卻「能見」到堂外遠處的「林泉」,則「無有是處。」(那是不對的。)佛說:那麼,「阿難,汝」先前之立論「亦」復「如是」無有是處。是不可能對的。

(詮論) 佛在此所用的辯證之法,為將「講堂」比作一個人的「身」體,而將「人」比作是「心」:也就是「心在身中」,猶如「人在堂中」。既然人在堂中,近則能見堂中諸人;遠則能見外之林園,則「心在身中」也應如是:近能自見身內的腑臟;遠則能見外面景象。若說「心在身中」,卻近不能見自身內腑,而僅能見外面景物,即如同人在堂內不能見同堂之人,卻能見外面的風景一樣,這是講不通的。

經文:[「汝之心靈一切明了,若汝現前所明了心實在身內,爾時先合了知內身。頗有眾生先見身中,後觀外物?縱不能見心、肝、脾、胃;爪生、髮長、筋轉、脈搖,誠合明了——如何不知?必不內知,云何知外?」]

{註釋} 「汝之心靈」:這個「靈」不是指靈魂,而是靈明、靈知、靈巧的意思,蓋吾人之心,靈明不昧,能覺了、知覺一切,無有邊畔,際限,故稱此心為靈。「若汝現前所明了心」:「現前」,就是當前。「所明了心」,所能明了一切的心,也就是,能明了覺知一切的心。「爾時」:這裏作此時之義。「先合了知」:「合」,就是應該。說:「頗有眾生」:「頗有」,可有?「先見身中」:先自見身中的腑臟。「後觀外物」:然後才去看外面的景物?「縱不能見心、肝、脾、胃」:因為這些腑臟離心太近而看不到。眼睛的功能,太近的看不到,(譬如說眼睫毛因為太近所以眼睛看不到眼睫毛),太遠的也看不到。「爪生、髮長、筋轉、脈搖、誠合明了」:「爪」,就是指甲。既然離心太近的腑臟看不見,那麼離心不近不遠的一些生理現象,像指甲的生長、頭髮

長長了、筋在扭轉、血脈或氣脈在搖動,這些現象。「誠」,就是實在。「合」,就是應該,應該能夠看得很明白才對。「如何不知」:為甚麼連這一些自身的事都不能自知呢?都不能知見呢?「必不內知,云何知外」:「必」,就是必然,決定了。「內知」,就是倒裝語,也就是知內了。此言,既然決定不能知見自內身之情,自內身之情,既然決定不能知見自內身之情,為何能知見身外之物呢?所以,必不內知,云何知外?意思就是:用我們現在直接了當的語言就是說:連裡面都不知道,哪裡可能知道外面?是不是?

【義貫】「汝之」常住之「心」實「靈」明不昧,實「靈」明不昧,於「一切」皆能「明了。」然而「若汝現」時當「前所」能「明了」一切的「心,實」是居「在」你「身內」的話,「爾時」即「先合」覺「了知」見你自己的「內身」。然而「頗有眾生」在看東西時,是「先見」自「身中」的腑臟,然「後」方「觀」見身「外」之「物」的?再說,你的心實居身內,那麼「縱」使你「不能」近「見」你自己的「心、肝、脾、胃」等腑臟,因太近見不到,則離心不近不遠的「爪」甲之「生」、毛「髮」之「長」、「筋」之扭「轉」、「脈」之動「搖」,這些現象「誠合明」見覺「了」——然而「如何」你連這些現象也「不」能「知」見呢?既然說心是居在心內,但它又「必」定「不」能「內」自「知」見身內物,「云何」又說它能「知」見身「外」之物呢?

翻過來, {註論} 此段中,如來所用的論證主要的是:心跟眼的知見,應該是由近而遠,由內而外;沒有說不能見近而能見遠、不能見內而能見外;因此,

心若在身內,又不能了知身內之物,則可見心不是真的在身內,則可以證明說「心在身內」是不對的,因此,結論:「心在身內」這個命題不得成立(Invalid)。

經文:[「是故應知:汝言『覺了能知之心住在身內』,無有是處。」]

{義貫} 「是故」你「應知」道,「汝言『覺了能知之心住在身內』」這個立論是「無有是處」,是不得成立的。

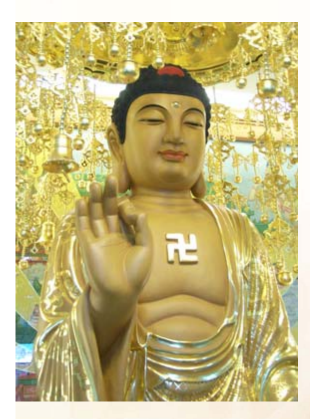
{註論} 到此,第一處徵心完畢,如來破除阿難「計心在身內」之迷執。然而讀者須知,這個妄計並非真正是阿難的——阿難只是大權示現的,為利益化導無量有情故,作如是示現。方知聖人境界不可思議,非凡情凡智可及。

復次須知,此「心在身內」之見,實為一切眾生虛妄計著者,計著中最為普通,就是每一個人都認為心在身內。也是對一切有情為害最深:由於眾生計著心在身內,是故其心自無始來,即為其身所禁錮,心在身內,所以,每一個人都執著這個我執,牢不可破,堅固妄想,色身就是堅固妄想。身即有如心之牢獄一般。換言之,眾生自無始以來,之所以心不得解脫者,也就是由於自禁其心於四大五蘊身中,猶且貪愛不捨,是故累劫以來,雖一再捨身得身,生生不斷,唯不能脫於如是自身牢獄之禁錮。

諸位!《般若波羅蜜多心經》那一句話,就是修行最重要的根本!是哪句話呢? 照見五蘊皆空,度一切苦厄。你想要脫離一切痛苦嗎?很簡單!照見五蘊皆空,就是把這個色身看得破、放得下,知道此是必壞;此是不淨;此是生滅;此是無常的色身,生命是很脆弱的,一下不小心,命就沒有,命喪黃泉!是不是?所以,我們知道生命的脆弱,我們更應當積極利益眾生。所以,有的人說佛教是消極,那是不對的,佛教是很積極的面對生老病死的問題。說佛教是迷信,更是錯誤!佛教一點都不迷信,他是大智慧的相信。

若欲脫此禁錮,則首須去除「心在身內」的顛倒想,如是庶幾解縛有望。

修行就這麼簡單了;也這麼難了,是誰先把這個身心看破、放下,這個人修行就成功!所以,廣欽老和尚那一句話,說:不要管這個身體變成圓的還是扁的,不要管它,放下就是了!但是,師父的觀念說:廣欽老和尚是勸人家了解五蘊皆空;但是,師父現在勉勵大家就是說:健康還是很重要的,不管它是圓的是扁的,就是要健康,圓滾滾的、扁的,都沒關係,就是要健康!你要健康,才有一切,才能享用一切的正法,沒有健康不行!



勤修清淨波羅蜜 恆不忘失菩提心 滅除障垢無有餘 一切妙行皆成就

Email:dakuan00@yahoo.com.tw

佛教經典功德會 釋大寬法師 合十 分享

電子書免費下載 PDF for Apple iPad Acer ASUS HTC WIKI

http://www.muni-buddha.com.tw/book/