# 《慧律法师修行法要》

### 慧律法师主讲

# 目录 (书签超连结)

- 1. 一九九八年佛七圆满开示
- 2. 一九九九年佛七圆满开示
- 3. 顿悟本心

《一九九八年佛七圆满开示》

# 情爱纠葛,苦多乐少

我们这几天在打佛七,大家可能不知道外面发生了很多事,报上刊载的事,有时也能启发我们,对修行亦颇有帮助。日前,据报载,有一个调查局的员工已娶妾生子,但夫妻感情不睦,后来,这丈夫结识了一名护士,并进而同居。当初交往时,男子欺骗对方,说自己未婚,当护士得知实情,便坚欲与其分手,此人是个老实人,因为已

将感情投注进去,无法收回,数度请求护士回心 转意,仍无法挽回对方的心意。一次,他在极度 郁闷下,写了一封信,信上表明,若护士离他而 去,必定要手刃对方,然后自杀。这封信无意间 被他妻子看到,妻子不以为意,认为纯属玩笑。 不料,有一天,这丈夫去找护士谈判,两人发生 口角,邻居听到二人大声地争吵,突然传来护士 的一声惨叫,之后就阒然无声,一名不知情的邻 居恰好撞见冲出来的凶手,也莫名其妙地被追 杀。当电视新闻播报时,现场血迹斑斑,一片凌 乱。

众所皆知,要进入调查局,必须有大专以上的学历,经过国家高普考,而凶手本身又是个老实人,但他闯了祸,就想要杀人灭口,幸亏邻居机警,才逃过一劫。凶手知道犯下这桩案子,自己必定会被判死刑,就跑到铁道旁,见火车来了,便一头撞上去,结果被撞得支离破碎,死状凄惨。一念之间想不开,杀人、自杀,家庭破裂,叫妻儿

日后依靠谁?这真是人间悲剧。

由这则新闻反观自己,我们今天能够切确掌握自 己的目标和方向,坐在此地念佛,终极的目标在 了生死,不会为了儿女私情而毁掉自己的性命, 糟蹋难能可贵的人生。所以,奉劝在座的女众, 如果踫到有妇之夫,一定要保持距离,否则终究 是自己吃亏。若陷入感情的纠纷,应以理性来了 解生死无常,世间男女的情爱纠葛,无法让我们 得到永久的快乐,眼前似乎很甜蜜,苦的却在后 头。男女之间,快乐就像西瓜皮,只有薄薄的一 层,痛苦却似西瓜肉,非常的多。世间人对欲望、 感情,往往因为一念之间看不开,造成了人生的 悲剧。就像这调查局员工。所以,大家能齐聚在 此念佛,是多么不容易的因缘。万般放下,一同 念佛、听法师开示,这是大家累劫所修的善根福 报。

# 学佛与否影响处世态度

以前,丈夫殴打或杀死妻子的事时有所闻。现在打开报纸,倒是妻子杀死丈夫的案件屡见不鲜。

有一对夫妻,丈夫懦弱无能,妻子气焰嚣张,常常辱骂丈夫,或威胁要离婚,丈夫敢怒不敢言。有一天,终于忍不住,回嘴了两句,这妻子一怒之下,抄起水果刀,刺向丈夫的心脏,一刀就要了丈夫的命。待冷静下来,还向八岁的儿子赔不是。然而一时的冲动,铸下大错,已后悔莫及。

这就是学佛和没学佛的人之间极大的差别。学佛的人,即使嫁了个不成材的丈夫,会认命、接受。纵使无法共同生活,亦毋须置其于死地,用如此残暴的方式来解决这个问题。应以较理性的方式来解决。如今孩子成孤儿,自己也锒铛入狱。若非死刑,亦是无期徒刑。由于一念冲动,造成这种不幸的后果。

# 念力如水,既能载舟亦能覆舟

话说回来,世间人会在一念之间杀死人,由此可 见,念头的力量很大。在座诸位,切莫小看打佛 七这七天的时间。人的念力非常大,贪嗔痴的念 头一动,往往会做出骇人听闻的事情来。相对的, 佛菩萨的愿力、般若智慧、善巧方便力亦不可思 议。我们打七时,口念佛号,念念欲往生,百年 之后,自然而然就朝西方而去。所以,往生也是 靠我们的念力。世间人起心动念,非恨即嫉妒, 在内心产生了一股力量,若遇因缘即起现行。像 上述那位妻子,不满意自己的丈夫,亟欲离婚, 到了有一天,因缘和合,两人争执,控制不住, 就酿成杀夫的悲剧。我们每天都加强自己对往生 与净土的信念,至死不渝,这种「心」的力量亦 是不可思议,所以,我们要把握在这里念佛的因 缘。

# 应选择最稳当的法门

修行要抓住重点。我常说:「开悟很困难,往生 很容易。| 修行人要大彻大悟,见到平等的空性。 禅宗云:「圣人见体,凡夫见相。」圣人看到毕竟 空、究竟平等的心性。「毕竟空的平等心性」— —这是圣人所见到的境界。凡夫所见则是千差万 别的假相,所以会着相。看到这,执着这;看到 那,执着那。所以,自古以来,参禅而能肯定往 生是很困难的。有许多人学禅,学得非常好,临 命终却不自在。何以故?因为临命终会有病苦。 一个人能坐着参禅八小时,远不如念佛、诵经、 绕佛八小时,后者在临命终时绝对比前者有把 握,因为他有佛的加被,心中有极乐世界,就算 临命终有病苦亦无妨,所谓「忆佛念佛,现前当 来,必定见佛。」就算临终无法出声念,仍可用 忆念的方式,往生极乐世界。禅宗则不然,若大 彻大悟自不待言,如:六祖、大珠和尚、虚云老 和尚的工夫当然没问题。我们现在所指的是一般 参禅,似悟未悟,临命终要用却使不上力的人而

言。最怕的就是这种,没有真功夫又自我赞叹, 未悟言悟,习气与贪嗔痴皆重的人。所以修行不 能修那种没有把握的法门,为师者亦不可为弟子 开示那种模棱两可,有可能了生死,亦有可能无 法了生死的法门。所以说要开悟很难,但要求生 净土,并不困难。

经过我助念、处理的死者,迄今约有两、三百人, 一般人都对死人怀有莫名的恐惧,但我不怕死 人。我读大学时,老和尚曾开示:「要发菩提心。」 某大德则告诉我们:「要行菩萨道。」所以,当同 学的祖父罹患肝癌,吐血、拉血、痛苦挣扎,家 属因为怕被传染,所以不敢靠近。我说:「没关 系,我来!」就自告奋勇去帮忙,为患者加持, 顺便帮他清理一下,心里一点也不怕,因为了知, 有朝一日,自己也必定要面临死亡。我们无法肯 定自己临命终一定没有病苦,所以,修行一定要 选择最稳当的,千万不可作没把握的事,那么, 即使临命终有病苦,我们仍有把握往生,就算念

不出来,仍可用忆念的方式——「忆佛念佛,现前当来,必定见佛。」〈大势至菩萨念佛圆通章〉如是说。因此,也应当常常观看佛像。

### 往生极乐应具足信心

要往生极乐世界,首要条件在,具足坚定之信念。 我曾问一位老比丘尼:「XX 法师,你会往生吗?」 老比丘尼答:「恐怕没办法,我不识字,每天只 是念阿弥陀佛,不知道临命终,阿弥陀佛会不会 来接引我?」我正色道:「你身为出家人,还这 样说,信徒怎么会有信心?」老比丘尼说:「就 是因为我是出家人,吃的是十方的布施,所以才 更没把握。」这就是不懂得要具足信心,乃是往 生的首要条件。所以,当别人问你:「XX居士, 你会往生吗?」你一定要回答:「会,我绝对会 往生极乐世界。」一定要以坚定不移的信念,坚 持到底,这叫做坚定信心,因为佛说过,临终十 念即会来接引,绝非虚言。

我在南普陀佛学院就读时,曾碰到过如下情形: 一个年约三十岁的师姊,曾堕胎三次,平时并未 学佛,才皈依一年两个月,很有福报的是,临命 终有南普陀的法师为她助念,而南普陀的法师个 个都持戒,修净土法门。广化老和尚也为她开示: 「你现在要万缘放下,此时此刻,谁都无法救你, 只有佛有办法救你。所以,你想什么都没用,要 一心想佛,不要想你那些孩子。儿孙自有儿孙福, 你目前唯一要作的,就是紧抓佛号不放,一心一 意要到极乐世界,以后成佛度众生。| 当时,病 者已不能言语,腹部膨胀。助念了多时,至凌晨 五点多,病者似乎有话要说,就拉起别人的手, 写了一个「生」字,她虽然因病苦而承受剧痛, 但听了老和尚开示后就一心念佛,非常认真。老 和尚走后,南普陀的法师仍轮班助念,我们就问: 「你是不是见到佛?」病人点头。我们又问:「你 是否决定往生?」她也点头示意。往生后现大丈 夫相,十分庄严,比生前被病苦折腾时的相貌还

要好看,往生得十分自在。这就是因为她信心坚 定,方得以往生极乐世界。否则她堕胎三次,学 佛不深,平日也不精进,唯一最大的优点就是有 结善缘,临命终刚好有僧团前来助念,这表示她 前世或今生曾和人结善缘。因此,往生极乐世界 首重信心。不论你过去造多少恶业都不用担忧, 只要好好求忏悔,时间若够,可加修安乐妙宝(若 要品位高、若有犯戒,一定要持安乐妙宝,里面 有令戒体清净的咒。) 戒们今天学佛,只求往生, 下下品亦无妨,那么,好好念佛即可,若要求上 品,一定要持戒、求忏悔并加上观想——观想西 方三圣。观想念佛时,佛像要看得很仔细,但一 般人都只有念佛而已,所以不容易集中精神,若 不持安乐妙宝,就要做大功德、持八关斋戒,方 法很多,端看我们如何去运用。

### 修行要有志气

何谓志气?例如:我们修行,若选择修净土,就

应当坚持下去,不会被别人左右,东参西参,到 最后一事无成。修行若像蘸酱油般,终究是蜻蜓 点水,是不会有成就的。修任何一种法,都必须 坚持到底,才能成功。

### 体悟无常

修行的重点,要体悟无常。大家虽将无常挂在嘴 上,却已经麻木不仁,失去警惕作用。固然天天 念「是日已过,命亦随减,如少水鱼,斯有何 乐?.....慎勿放逸。」但是否真正体悟到无 常?到火葬场、殡仪馆看看,到左邻右舍探听一 下,今天这个人死,明天那个人死,每天都有人 死,你说,究竟要计较什么?修行就是不计较、 不比较,试问:「哪一样是你的?」二十四小时 都自问:「哪一样是我的?」这世间无一物是我 们的。一切都是假相,都是因缘生,因缘灭的无 常法。所以,我们要先体认到「无常」,就不会 觉得修行太辛苦,才有办法来用功。你说一天拜

这么多枝香很辛苦,可是,比起那些肩挑重担和 作苦工的人,实在是轻松太多了。所以,若说修 行辛苦,比起世间以体力工作的人,那他们的辛 苦更甚于我们十倍。而且,世间人的辛苦没有目 的,无论吃多少苦,仍是一个生死凡夫,继续六 道轮回。我们今天在此吃苦,却是有目的的。我 们修行,念佛、拜佛、持午、打八关斋,是希望 百年之后到极乐世界,这是我们的目的,而不修 行的人辛苦不但没目的而且很可怜,做牛做马, 百年之后,双眼一阖,没一样是我们的,所以, 我对大家精进的精神感到十分赞叹。

#### 修行应及时

修行是不能等的。不能说等到我女儿出嫁、儿子娶妻.....那已经来不及了。我到澳洲去,遇到一位师兄,他的妻子罹患猛暴性肝癌,从发现到死亡才半年的时间。若能体悟无常,就知进修行应及时,心坚定于修行,时时刻刻把「死」念放

在心上。印光大师尝云:「学道之人,人人都要 认识『死』字.....」 曾有人问我,如何抗拒 对死亡的恐惧。其实并不难,只要承认全世界的 人都会死,我也不例外,就会知道这是再自然不 过的事了。

# 莫在相上打转

修行勿弄巧妙,尽是搞些稀奇古怪的东西。念佛 虔诚自有感应,但不可过于着相。念佛就希冀见 佛,一心想求感应。如此着相而修,光凭这一点, 就会着魔。印光大师也曾经针对这一点,警惕过 我们。修行不要执意去求感应,即使有感应,也 是自然发生的。我念大学时,修行很精进,二十 四小时都在念佛,所以常常闻到香味。我曾就此 事请教过某大德,他要我不要着相,这表示佛菩 萨给我们讯息,让我们坚信有极乐世界。所以, 坚定对净土的信愿,精进念佛,至死不退,是非 常重要的。

### 学佛应掌握重点

以下介绍学佛的戒规及重点,大家若能确实把握,这七天就不虚此行了。我们是为了往生极乐世界,了生死而来打佛七的,所以重点要抓住。

# 修行要礼敬三宝, 恭敬出家众

「不敬三宝,学法无益」。若来到道场,不能礼敬三宝,就不要跟人谈修行。阿弥陀佛因地修行时为法藏比丘,是个出家人。释迦牟尼佛放弃王宫不住,也是现出家相。我们今天能坐在此受戒、念佛,也是因为出家人。出家人虽有圣僧和凡夫僧之别,但我们要一视同仁,因为他们都有一件佛传下来的袈裟。所谓尊师重道,若连出家人都不能礼敬,有何修行可言?尊重、礼敬三宝,乃入门的根本要法。

# 勿在道场说是说非

说是非是极不可取的行为。你如何知道事情的始末、对错?你怎么有智慧去分辨事情的来龙去脉?凡事自有因果,个人作,个人负因果,你又何须瞎操心?更何况在你的角度看是是非,在其它众生的角度看却又未必如是。所以,是非要全盘放下,若要护持三宝,又不能摆平是非,必然会非常困扰。

#### 明因识果

一定要了解因果的连锁性,它比计算机还准。种何因得何果,在道场中,一定要注意因果。因果就是戒律,持何戒就得何种果报。有念佛的因,自会感得成佛的果。因果一定要分清楚,凡有不知道的,一定要请教法师。但因果也不能守得矫枉过正,例如说:「三宝物不可拿。」这是指未经过师父允许而擅取。若是办法会,剩下太多东西,

师父也吃不完,若师父叫你拿,就无所谓。道场 里的卫生纸、水,都可放心取用。所谓在道场要 注意,是指未经师父允许,且属于师父、常住的 东西,哪怕是一针一草,都不可擅取,若到道场 打电话,一定要付钱,因为它是属于常住的,我 们只能多付,不能少付,所以,戒律的另外一个 角度就是因果。明因识果的人就是懂得戒律。

# 口业要清净

在团体中对某人不满,不能一直传他的是非。例如你对某法师不满,而散播他的是非,导致他人对法师的不满,有可能会因此而断众生的慧命,千万要注意。又如你对某在家居士不满,也不能一直传,以免造成道场的分裂。因为大家都是护法,你散播自己对他的不满,会影响别人对他的看法,导致大家意见的分歧,这样罪过很重,应秉持任何事都能以圆满为原则。什么叫作佛法?圆满法叫做佛法。无私心、无我、无偏心、无执

着、无分别、无颠倒。要使事情圆满应掌捱:忍 辱、宽恕、无是非、一心念佛四项重点。所以, 口业清净才有办法入道。何以说口业特别重要? 因为我们开口,就是说话。人与人之间的沟通, 也必须藉说话的方式来进行,所以说,一般而言, 口业都造得很重。学佛十年的人,三三两两聚在 一起,仍是在造口业。学佛二十年的人亦然。何 以故?因为放不下。嗔恨心放不下、对某人不满, 不说几句简直要他的命!所以说学佛也并不难, 把口业守好(亦即口业要清净),凡事以圆满为 主。

### 要定功课

我们做功课通常都是散持。我问老菩萨:「一天念多少?」她回答:「我也不知道,反正有空就念。」那么,没空呢?——没空就看电视。世间人就是这样,因此修行无法成就。一定要定功课,看一天要念多少佛号,持诵哪一部经,一旦定好,

就绝对彻底执行,不改变,以此勉励自己,不可 边看电视边念佛。

# 度众生不可引人误会

不可因为度众生而引起别人的误会,例如,要度已婚的人,应虑及对方配偶的感受,以免引起误会。所以发菩提心,要运用智慧,要视情况去度。

### 以佛为师

要以佛陀、高僧为模范,学习他们的慈悲喜舍,例如佛陀放弃一切荣华富贵,就是为了要修行。

### 不遗余力拥护三宝

在家居士拥护三宝,应不遗余力,三宝若有事, 应义不容辞来护持。我就读南普陀佛学院时,有 一位女众在家居士,发愿每逢初一、十五清扫大 殿,风雨无阻。每天作早晚课,从不懈怠,始终如一。而且绝无是非,身上总是挂着一块「禁语」的牌子,她并不富裕,但就是这点心,结果火化后,烧出来的舍利大如翡翠,非常庄严。因此要坚持护持道场,不遗余力,死命地奉献、服务,无是无非、亲近善知识。

# 依法不依人

亲近正法的道场,依法不依人。所亲近的进场若没有法,无法令你开智慧、解脱,就算追随再久也没有用,不可碍于情面而不好意思离开。有的人竟然邀法师参加民间的互助会,殊不知出家人是不能标会的。你今天追随法师,是为法而来的。护持法师是因为师父心中有法。我们要护持正法。

何谓「法」?法就是真理。出家人要有修养,那个道场有正法,在家居士去护持,我们应该为他

高兴,因为他心中有正法,不一定非得亲近我们 自己的道场。只要那间道场有正法,我们都替他 高兴,人多人少都无所谓,要依法不依人。

# 不畏病苦,坚持念佛

自今日起,发愿要往生极乐世界,至死不改,有两点很重要。第一,我们在病苦当中,是否有办法念佛?这就要看功夫了。若能训练自己,连在病苦时都能念佛,那么往生时,相貌就会很庄严,不论头痛、腹痛.....,乃至一切病苦来,你还能坚持念佛,一切病苦都无法将你念佛的正念打败,那么,我敢保证你百分之百会往生。

### 痛革前非,改习气

第二,你的习气是否有放下、改进?赌博、酗酒、玩女人及一切奢侈浪费等不好的习气,或者是嗔恨心、贪心、嫉妒心.....等习气改了吗?有人

问我:「慧律法师,我能不能往生?」我告诉他:「你问错人了,能不能往生要问你自己。」道理很简单,是否能往生,自己应该最清楚。试问: 「我贪心吗?」——没有。「我有嗔恨心吗?」 ——没有。「我有愚痴心吗?」——没有。再加上听经闻法以开智慧,内心有正念,即使病苦也能坚持念佛不辍,那么,你绝对能往生,所以不用问我,问自己最清楚。

### 多用功,少造业

平日应该多听经闻法、诵经念佛,少造恶业。

# 莫留恋假相,放下再放下

放下再放下,不要执着这假相,应当一心念佛。 世间无一物是我所有,触目所及,皆是假相,均 是因缘生,因缘灭,只有我们这一念正念才是我 们的本性。只有这个正念,才是我们将来要走的 路。临命终色身带不去,唯有正念会引导我们到 清净的国土——极乐世界。所以,放下再放下, 不要留恋这假相,不要执着金钱、女色或一切色、 声、香、味、触、法,应当一心念佛。

### 坚持净土法门

了解心就是无心,无心就是心;无念就是念,念就是无念很重要,悟禅很重要,但未必一定能了生死,因为若在参悟当中尚有一点迷惑,还是没有办法。临命终通常会有病苦,你要十拿九稳,只有净土法门能够三根普被,故应坚持净土法门。

最后,希望大家多阅读《净土圣贤录易解》,从 这些往生净土的实例中多去体会,以发愿起信。

### 《一九九九年佛七圆满开示》

### 精进念佛,求生净土

今天是公元一九九九年元月二十三日,佛七的圆满日。佛七的意义是什么?七是圆满,我们打这七天,有圆满吗?佛七的重点是什么?就是精进念佛,一心不乱,求生净土,超出三界。

在这复杂的社会,要收摄身心,来这里用功七天,要极大的福报和因缘。所以,打佛七的意义不同于世间人的拜拜。世间人拜水果、不外是求财、求功名,有的还拜四果:蕉、李、梨、菠萝。(台语"音为招你来旺),他们拜佛的心态,由此可见一斑。由于这是在台湾,所以用闽南语来念,可以行得通。若在外国,那可就行不通了。其实供佛只是一个心意,因为我们从未看到佛在吃,相是供佛的人自己在吃。从这里可以看出,世间人所求无非是财富、功名。但我们打佛七,所求

的则是为超出三界。

这次分精进组和随喜组,不论哪一组,能来参加都很可贵,值得赞叹。要进入佛门是很不容易的,修行是难能可贵的选择。一般世间人,日常所做的娱乐,不外乎饮酒、打麻将,在大陆,为了预防老年痴呆症,就鼓励打麻将且蔚为风气。我们信佛的人有目标,知道要用功,毋需藉助打麻将来消遣。

### 发心要正确

打佛七讲求发心,而且要发大心。只要发心正确,佛祖无不慈愍摄受。发诚恳的心,发大菩提心来打佛七,只要知见正确,佛未尝放弃过我们。举例来说,七、八年前,我发了一个大心:(佛法既然这么好,为什么没有人来弘扬?倘若国外来邀请;有因缘,我就去。)因此当新加坡的佛友邀请我去演讲,我就答应了。当时主办单位租的

场地不在室内,而是露天的体育场。一次演讲的 花费,如海报、宣传.....不下数百万。万一当 天下雨,可就麻烦大了,整个演讲活动恐怕会泡 汤。当时在场外还加设超大型闭路电视,总共聚 集了数万人次,这是很难得的机会,新加坡佛教 能否兴盛,就在此一举。因为真的很难得可以聚 集这么多人。可是,演讲举行时,天色开始变暗, 乌云密布、雷电交加,我就在内心观想:观世音 菩萨撑着雨伞,站在虚空中。因为万一下雨,体 育场这数万人,根本无处避雨。倘若大家因为躲 雨而冲散了,再要将这群人聚合起来,恐怕就没 办法了。然而我所能作的,就是这些了。所以, 我就不停地观想、祈求,结果不可思议的事发生 了。连续三天的演讲,都是在山雨欲来风满楼的 情况下进行的,等到最后一天演讲完,出了会场, 才赫然发现会场外已经淹水了,只有体育场内没 有下雨。我举这个例子的用意,并非显示自己很 有能耐,而是告诉大家,我们如果有诚心,集合 众人的愿力——希望佛教兴盛的强大愿力,才能

感得佛菩萨的加被,有这样的感应。我们上了游览车,司机告诉我:「师父,你们的阿弥陀佛真感应!全新加坡都下雨,只有体育场没下雨。」 这是由于新加坡的信众团结一致,共同祈求的结果。

我在新加坡和马来西亚所收的供养,共计一百二十万台币,回国后,我寄了二百四十万的录音带给他们,因为我们并不贪着众生的钱,我吃——不过一碗饭,睡——不过一张床,这个心发出去以后,迄今已八年了,新加坡很多人都在听师父的录音带,学佛人口增加了数十倍。所以,法师的知见正确,发心正确,佛祖自会加被。

相同的,今天各位来打佛七,只要发心正确,真是为了生死而来,无论你过去造多大的恶业,或遭遇什么打击,作任何罪业,无论你多么穷困而心生自卑,乃至你肢体残障或年事已高,佛都不会放弃,因为发心正确,自然与佛相应。所谓「信

愿行」,打佛七,首先要看我们的发心是否坚定。

# 以般若智慧精进

打佛七、学佛,智慧非常重要。有的人念佛十几 年心却不能定,何以会如此呢?因为他不了解无 常和空性的思想,所以潜在的烦恼(简言之即习 气)仍然存在,就如同火车头后面挂了许多节车 厢,还要爬坡,极为吃力,因为有阻力的缘故, 想快也快不起来。由于安上种种错误的知见和分 别、执着,所以,他虽然用功打佛七却无法受益。 修学佛道不是时间长短的问题,当然时间愈长, 修行成就的机会就愈大,因为有时间去致力于修 行嘛!但最重要的是要有智慧,懂得如何去放下, 知道如何去勇猛精进,这样力量才会出来。若没 有菩提心,没有般若智慧,再打上十次、二十次 的佛七,也只是结缘而已。

# 具足大慈悲,发菩提心

何谓菩提心?自利利他是也。要自利,我们的身口意要清净;要利他,则需具足大慈悲心,这叫做发菩提心。发菩提心和般若智慧是修行最重要的二环。真正发菩提心者,就知道要来服务众生、利益众生。一个修行人朝夕都以众生为念,想利益众生、帮助众生,那么,自己的烦恼也会比较少。若整天只顾自己,烦恼会比较多,因为他有私心。服务众生会忘了自己这个「我」,了知一切法无我,就会起欢真心来服务众生。

### 妄想重则难以解脱

为什么世间人修学佛道不得力?因为妄想重,内心没有般若智慧。妄想重就是执着性重。例如说,自尊心太强或过于敏感,芝麻小事就放不下。旁人说一句重话,他就烦恼一星期、两星期、三星期,三年五载仍放不下,甚至一辈子都牢牢记着。如此,再怎样修也无济于事。对于讨厌的人,连

看都不想看,一辈子都恨这个人。你说,这要如何修行呢?他无法去消化,每每坚持已见,自以为是,认为别人不对,自己有修行,别人没修行,这种强烈轻视别人的念头,要如何修行去获得解脱?

# 凡所有相皆是虚妄

佛法在现前一念之间。要透视凡所有相皆是虚 妄,这都是缘起法,无自性的,哪有什么善恶、 对错、伟大与否呢?将世间的一切贴上标签,无 益于圣道的修行。因为修行并非在于你花插多 少、佛祖供养得多庄严、仪式唱念多久,以这些 繁琐的外相为标准,来贴上标签,名之为修行, 这是错误的。修行是要降伏我们的心,故发我们 内在清净的智慧。外在的因缘:这些花、庄严的 佛相,都只是「相」,而「相」是为了启发我们 内在庄严、清净的自性,不是外在布置得庄严就 叫做圣人或圣道场,这是严重的错误。但为了不

坏事相,我们还是要兼顾外相,把佛相画得很庄 严、灯光架设得很亮,同样这么去作。

# 修行应在念念中用功

若我们对世间的名利、是非耿耿于怀,从来打佛七的那天,心中就怨恨一个人,迄今已七天了,仍未放下,嘴里念着佛号,心中暗忖:(总算七天过去了,回去要好好找他算帐,太可恶了,色到了我七百万的会钱.....。)真正会修行的刻,就不同于此,他们是天天都在打佛七,时时刻刻,分分秒秒都在用功,不是来这里七天才叫修行。若如此的话,其它时间要怎么办?若动一念烦恼的心去轻视别人、去恨众生、落入是非,就别说你在修行或悟道,因为你已离道太远了。

### 不传是非

有的人竟日是非、烦恼不断,在这个道场说得不

过瘾,又跑去那个道场说。来到这里,要遵守这里的规矩。从外面听来的是非,不可在这里讲,要将它消化。有人说:「不说,简直会要我的命!」那么,你应该到荒郊野外喊一喊:「我何以如此倒霉,竟会听到这些是非?」这的确够倒霉,何以人家都听到正法,而自己总是听到是非?这样怎么有办法修行?广化老和尚常常说:「听到是非是我们的业障。」所以该到荒郊野外好好忏悔。

### 把握现前一念

修行不可对未来抱着希求的心,因为未来不可知。我为什么每天看新闻报导?因为它给我很大的启示,像日前报导的,三个高中生骑摩托车,红灯亮了,很规矩地停下来,后面一辆卡车撞上来,二人都同时当场毙命。一剎那间,三人都粉身碎骨。亡者的父母赶来,悲痛万分,但已是天人永隔。至于卡车司机,则是由于酒后驾车,一下子伤及三条人命。若这件事发生在我们身上,

卡车冷不防从身后撞上来,可能连一句佛号都来 不及念。

所以,对未来不可有希求之心。过去心不可得, 未来心也不可得,佛法就是现前一念。你不用去 想,因为过去不存在,未来也不存在,现在则是 剎那生灭,无所住。那念清净、不住一切相、无 所求的心,就能和净土相应,念佛的力量就大。 我曾和各位说过:「来到讲堂,要知道用功。外 面的是非不能带进来,不能将垃圾(是非即是垃 圾)拿来这里倒。来到这里,就是要拾摩尼宝珠 和钻石。」 师父说的法要作笔记,要捡对我们了 生死有帮助的宝藏而非垃圾。要记住,这是道场, 若听到是非,应将它放下。对世俗的名利、是非 全部放下,对未来的希求之心全部放下,当知无 常乃世间的真相。

# 娑婆世界系堪忍世界

我们这世间愈来愈糟糕,为领千万保险金而弑父 弑母者有之;与妻子一言不合,而手刃亲生骨肉、 结发之妻再自裁者有之;因细故翁舅杀死媳妇者 有之;罪大恶极似陈进兴者有之。现代人没有学 佛,稍有不遂己意即起嗔恨,把人杀成重伤,还 要赶尽杀绝,追至医院急诊室,欲置对方于死地。 现在的人心实在令人不寒而栗,此乃是今之娑婆 世界。

就是这些报导使我学乖了。有一次,在凯旋路口, 我遵守交通规则,红灯停车,后面一个年轻人撞 上来,我那辅半中古的车被猛力一撞,凹了一大 块。但我抓着方向盘,动也不敢动,更不敢下车 找他理论,免得丢了性命,岂非得不偿失?

认识这世间,受到委屈就较容易放下。初出家时, 有人向我借钱周转,说是很快就还。我当时很单 纯,心想:这人很护法。就将常住的钱借给他, 哪知这一周转,就像龙卷风似的有去无回。这个 人燃了臂香,平日看起来很虔诚,没想到,竟会 骗我。我们也拿他莫可奈何,只能说:「个人作, 个人负因果。」

像上述的欺骗行为还不算什么。日前报导,有四个人持开山刀闯入银楼,洗劫了五千多万财物,还将店主的妻子砍伤。店主说,他苦心经营十几年的成果,不料竟在一夕之间化为乌有。

但这也不算什么。上述是蓄意杀人,以下则是出于意外。数年前的清明节,日本一架巨无霸飞机,搭载了五百四十五名乘客,结果遭遇空鸡,机上旅客仅有一名四岁约小女孩幸免,其它全部罹难。

#### 观照和放下

类此不幸事件层出不穷,相形之下,自己的遭遇 就算不了什么。如此观照,就知道我们不是世间 最不幸的人。藉由自身的慘痛教训,学得一些经验也不错。若被人欺负,就作是想:幸亏对方没有杀我,就很万幸了!对于世间所发生的事能够去体会,藉由新闻报导得到启发,这也是佛法。当我们遭到不幸、横逆和一切令我们愤怒的事,就这么想:对方还算不错,至少他没有像陈进兴那样,把我杀死。若被人倒了二十万,就想:还算不错了,那间银楼被抢了五千万呢!否则你一直内心抑郁而愤怒也不是办法。

发菩提心和般若智慧非常重要,有智慧就懂得如何去观照,慢慢去疏导自己的情绪,这样,我们打佛七,才能够做到放下的功夫。有的人念佛十年,心仍无法定,就是智慧不够,被束缚住了。若智慧够,一念就是佛。清净心时时刻刻现前,不要等到打佛七才来用功,应当时时刻刻用功。

认识世间的真相,就知道我们的生命非常脆弱。水灾、火灾、空难都会要我们的命,连遵守交通

规则也会被撞死。我们的生命很短,很脆弱。我们一定要认识这个世间的真相,才有办法把握每一分每一秒,来观照、来修行。

# 缘起无自性, 莫执着假相

我们既然了解这是因缘生,因缘灭的,这色身终 必归空,首先要作的即是:心不着一物。用这种 心来念佛,不可执着任何一种假相。对好的事物, 不要握得太紧;对坏的事物,亦毋须强烈地排斥。 因为成法、坏法,都是缘起法,都是空性法,没 有自性。好的东西握得太紧,会造成不幸;坏的 东西一意攻击、排斥、伤害,亦会造成不幸。所 以,心要不着一物,不论任何事物随手拈来,都 能知悉这是会坏、会臭、会烂的。世间任何事物 都要如是观照,每一样都会坏,都会变化,都无 实体,心不可执着任何一物,用这种心念佛。

### 念佛应口诵心惟

所有念佛法中,以持名念佛最为方便,这是印光 大师再三强调的。我们若自认为根基不够,无法 观想,亦无法观照,无法达到无生,那么很简单, 用心持念。从口出声,由耳谛听,自己的声音听 得清清楚楚,如是循环不已。要想办法计数,念 几声内心明明白白。若持名念佛行有余力,再加 上观想,观想西方三圣在面前。观想不成可用观 相念佛,亦即直接观看佛相来念。将佛相摆在桌 上,仔细地看,临命终这三尊前来接引,方可随 他去。总之,一定要想个办法,让自己念佛时心 能够定。

# 修行是享受,不是负担

对这世间的天地万物,要先学放得下,修行不能有如下的想法:(今天要大回向了,终于要结束了,可以轻松了,解脱了。)不可以有这种想法。如果你视这七天的辛苦为畏途,大可不必来。那

么,每天都可以过得轻松愉快。所以,不要认为 来这里是受苦,应当说是享受——享受法的快 乐,享受修行的快乐,享受向极乐世界迈进的快 乐。每天看三宝 ( 佛、法、僧 ),听法师开示, 修行应该是一种享受,而不是负担;不是痛苦而 是快乐,要抱持这种健康的心理。修行人没有所 谓的假期。因为,持续不断地用功,对修行而言, 是很重要的。若要等临命终再来用功,有定力者 当然无妨,问题是,你会不会有病苦或业障现 前?若这两项现前,那可就凄惨了?病苦现前, 虽说你很认真念佛,但宿世造何恶业,自己亦不 得而知。发生车祸,被撞得丧失记忆,连自己是 谁都不知道,平日虽很用功念佛,但业障现前也 束手无策。又如有的癌症患者,在末期时疼痛难 当。我们临命终是否有上述情形,是很难逆料的。

你说临终十念即可往生,但是否有把握临终能保持正念?所以要珍惜有生之年,身处坏的环境, 作坏环境的观照来解脱;身处好的环境,做好环

境的观照来解脱。不论何时,都要作观照,以求 解脱。例如:在病苦中就观照色身无常,只是臭 皮囊,无常终有一日降临,所以,应该要放下; 身体健康就观想:真值得庆幸,能有体力拜佛、 念佛,所以应当更加用功;贫穷的人就观想:反 正我没钱,晚上不关门也不必担心人家来绑票 (因为没钱,谁会来绑他?)富人就如是观想: 我的经济能力不错,能够布施修福。不论贫富、 健康、多病都无所著,要懂得珍惜。否则就像慈 禧太后,八国联军时,自北京仓皇出走,来到四 川时饥肠辘辘,有人献上地瓜。平日吃满汉全席 的老佛爷,从未吃过地瓜,因为饥饿只好将就, 吃后还赞不绝口。她平日在宫中养尊处优,讲究 排场,此刻为了逃命,也顾不得威仪了。专注得 连自己的身份也摆在一旁。放下身段后,就觉得 地瓜很美味。等到和解,八国联军退兵,她的架 子又端起来了,耀武扬威的心态又出来了,终至 亡国。——因为她忘了自己是谁。

由上述的故事可以知道,一个人若真为生死,像慈禧太后那样,后有追兵,就会拼命奔逃而忘了自己是一国之君。不但如此,满汉全席、考究的服饰、鞋子、冬暖夏凉的皇宫....,全都置诸脑后,只为逃命。这心情比打佛七还要厉害,还要专注。

我们修行若用逃命的心态去用功,犹如无常鬼在 背后追逐般,若不往生就被抓到三涂受苦,就算 作人也很痛苦。生恐怖心,毫不眷恋,忘记世间 种种假相,一心一意拼命了生死,大家都会往生。 用这种心态打佛七,保证会往生。就像慈禧太后 逃命,我们被无常抓到也是没命啊!慈禧太后忘 了自己的身分是谁,不懂得珍惜自己的福报,穷 奢极侈、愤恨、斗争,终至亡国。同样的,我们 修行人若忘了念佛,就难以往生。若一个人仍放 不下是非、恩怨,竟日听东听西,在是非中打转, 我保证此人必定不会往生,能不堕三涂就算很好 了。

以下有几种错误的心态,应当避免。来此,不只是打佛七,回去后,在德行方面也应有所长进,那么,面对世间诸事,即可无障无碍。将我以下所说,也就是修养方面做好,自可无所障碍,临命终还能往生。要放下这些可怕的心病,不能有这些念头,这样日子就会很好过。

### 贪心不可有

对于世间的金钱、名利、夫妻间的感情,乃至世间一切缘起法的假相,都不可贪着。

### 嗔恚心不可有

如果对于别人善意的建议、好意的规劝,无法接受而大发雷霆,或有事没事就动怒,以后谁也不敢对你说真心话。朋友、同参道友也会日渐远离,成为点头之交而已,你将无法听到真心话,只会

听到一些赞叹,如同麻醉药,让你甜蜜的死亡。如果是正知正见者的赞叹还无所谓,若是一个居心叵测者的赞叹,只会让你的心性麻醉而沾沾自喜。所以,人生一定要有逆境才会成长,有赞叹也要有诽谤;有人顺从你,也要有人忤逆你,我们才会长大成人。否则,只一味想听好话,谁该讲好话给我们听呢?而且,未必在我们面前讲好话的,就是好人。有时讲好话的,其实是坏人,有时说坏话的,反成了好人,因为他可能会因此而救了我们。

有时发完脾气,冷静下来想想,对方说的的确没错,我们为了自尊而心生抗拒,这是人之常情,因为对方伤害了我们,诽谤了我们,但运用智慧,冷静细思,对方所言亦不无道理。所以,不想改变自己的人,就没有救了,面前是死路一条。要记住,不要嗔恨一切众生。一切众生都是我们的善知识。

#### 心中不可有恨

如果心中有恨,会很凄惨,无法往生。恨就像被钢索绑住。一般人对于不幸的事情会耿耿于怀,对于忤逆的众生,我们会觉得他很可恶而怀恨在心。这种念头若不及时修正,会障碍我们往生。既名之为娑婆世界,不可能每个人所说的都遂你的意,不可能每个人都让你看得顺眼。想骗你钱的比比皆是,想霸占你财产的处处都有,因为,我们是活在这业力所感的世间,无明所感的世间。

有一个歌星,报上诽谤她人尽可夫,极尽破坏名 誉之能事。她看到报纸,痛哭流涕,精神濒临崩 溃,因为报上所载与事实完全不符。从此,她对 记者深恶痛绝。然而仔细想想,记者如果没有写 出报导,就活不下去了,倘若他手头没数据,当 然得自己编了,而所写出来的报导,好似和她生 活在一起般。 一个知名的作家很感慨地说:「记者没来访问我,我甚至没和记者交谈过,杂志刊载的却有问有答。」他也感到非常痛恨。世间人被冤枉,通常都会受不了。事实上,世上被冤枉的例子太多了,否则何以会有「枉死城」?冤狱的情形太多了,不是他杀的却被栽赃,乃至被判死刑。我们要了解,世间这种事比比皆是,内心不要有恨,慢慢观照这个世间,慢慢放下。

#### 嫉妒心态不可有

千万不要去嫉妒任何一个人。这世间能人愈多愈好;富人愈多愈好;美女愈多愈好;俊男愈多愈好,你不用去嫉妒别人。内心的美更胜过外貌的美。心无嫉妒才是真正的赢家,因为心美。即使相貌平庸,但没有嫉妒心,就胜过别人很多了。

# 『害』的心态不可有

「害」即是残害众生。也就是说,我们遇事不可 屡思报复,不可有这种心。任何是非、恩怨到我 们这里,就让它消失于无形,当作浑然无事,任 由它去。相信因果,因果自会有所定夺。就算有 委屈,因果也会帮我们伸张。虽然现在黑白颠倒, 亦终有水清鱼现的一日。这样,人家会更敬佩我 们。

### 不可太过敏感

太过神经质(也就是太过敏感),是很难医治的心病。别人在讲话,就趋前去听人家在讲什么,这也是许多众生的通病。人家丧父丧母,他走过去和对方打招呼,人家正在思考治丧的问题,没注意到,他就起烦恼,疑神疑鬼,误以为别人故意不搭理他。太过敏感,事情尚未搞清楚就发怒,瞋恨众生。这种人没有救,别想要往生,本来很单纯的事情,被他一想,变得很复杂,这样没办

法修行。遇到任何事就愤懑于心,被绑死了,至 死都难以修行成就。所以,不可太过神经质、敏 感。

## 不可有攻击性

攻击性意即报复。例如:你在报上披露我的事, 我也以其人之道还治其人之身,遇事就上法院, 诉讼不断,只要有人对不起他,他就一定让对方 死无葬身之地。攻击性太强,发这种恶愿极为不 妥。因为在我们八识田中,会种下这种不清净的 种子。这种恶念一定要斩草除根。我们要怜悯众 生,伤害我者,不必恨他,要同情他、可怜他。

## 莫喜大众杂话

不要喜欢大众杂话,话说不完。三个女人一聊,就是一整夜。将十几个小时所谈的内容记录下来,没两句有营养的。归纳起来,不外是丈夫升

官,儿子几岁、长得很高大、在美国念书等等,三、四个主题而已。

要是我就条列式报告,然后各自散会。要谈的是 有内容的话题。从未听说有人拜佛整夜不睡的, 倒是常听到,闲聊彻夜不眠的。一般女人死的时 候,都是从嘴开始烂,就是因为话讲太多了。

修行人不要喜欢群聚说闲话,真是穷极无聊!

#### 不可懒惰

修行最怕懒惰,所以,我鼓励各位定功课,看一天要念多少佛,自我督促。虽然说「即心即佛」,但我们功夫不到,仍要做事相上的努力。不二法门可不是不「饿」法门,凡夫不可说圣人的话,切莫懒惰,应当精进,定功课,好好用功,诵经、念佛.....

#### 不要动怒

要记住,千万别在挚友面前动怒。为什么呢?因为要给自己和别人留一点空间。一怒之下,你就没有朋友了。二、三十年的友谊,会毁于一旦。

## 言语不可尖酸刻薄

## 量力而为

承诺别人要视自己能力而定,要清楚自己的能力有多少,不可轻易下承诺,既已承诺就必须履践。

### 要认识自己

自己有几两力,是什么个性,是否有智慧,是凡夫抑或圣人?认识自己、安排生命,才不会错误。

不要说谎,这是学佛者最忌讳的

#### 要有羞耻心

学佛的人要有羞耻心,不可无惭无愧。造恶业要有羞耻心,做了不该做的事,应感到惭愧。例如,明明是诈财,口中却说得天花乱坠,这是非常不应该的行为。

## 不要有自怜、自以为不幸的心态

所谓不幸的心态,是指二十四小时都觉得自己很不幸。所以,他的人生是黑白的,而非彩色的。 反之,若觉得自己很幸运,他的人生则是彩色的。 所以,不可以有这种自以为不幸的心态。

#### 不可以有占有的心态

朋友间或夫妻间要互相尊重,但不能有想占有对方的心态。以前有个女众,她的男友对她不错,

她自己本身的条件也不差,可是有一种严重的病 态心理,常跟踪男友,偷窥他和客户的来往。若 发现男友与客户上咖啡厅或 PUB 谈生意( 男友是 业务员),就耿耿于怀。她认为男友是属于她的, 绝不容许这种事情发生,遂找来一群流氓,教训 她的男友,并警告他们下手不可太重。结果男友 在公园被揍得头破血流,她假装路过,再把男友 送医,并悉心照料,还说:「我宁愿在这里照顾 你,也不希望你和别的女人讲话!」一段时间, 男友伤势痊愈,她又故技重施,到医院照顾男友, 如此重复多次。她甚至还说:「只有在这一刻, 我才感觉你是属于我的。」这种心态真是恐怖!

## 修行要有健康的身心

要有健康的身体,平时要调饮食、调睡眠,有病就去求诊。所谓健康的心,是指要有正念、正见。我们说「破见不破法」,也就是破众生的知见,不破佛法。「法」就是六根六尘六识所建立的万

法。「见」就是众生的执着和分别,是在假相中分别和执着所产生的。所以,不能安排种种的知见,知见就是落入对立,善恶、是非对立。

我们要抱持何种心态,修行才会成功呢?身体若有病苦,要视病苦为良医,让我们了解世间是苦的,也比较不会执着,比较不会去造恶。有病苦才比较会警惕自己,比较会觉悟。至于心呢?遇到逆境要时时观照,世间有逆境,我们才有办法成就菩提,没有逆境,就无法成就菩提。感谢那些伤害你的人,别理他,任凭他去搞,日久对方就心生疲乏。不管他说什么,我们都一笑置之,保持一颗解脱的心。因此,病苦要观空;顺境、逆境亦要观空。

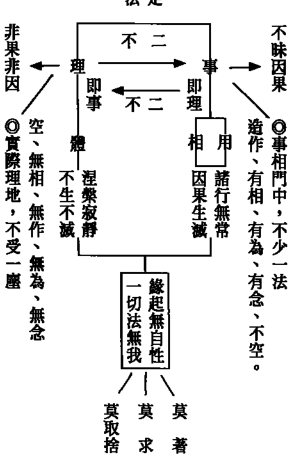
最后要告诉各位的是,发心难,坚持下去更难。 退道心者多,成就者少。因此,修行要分分秒秒 保持正念,也就是我们常念的「临终西方境,分 明在目前。」 佛法开示不完,今天佛七圆满,不但勉励大家有希望往生,而且要坚持到底。要放下不必要的错误心态,你的后半辈子就会活得很快乐。

修行是不间断的,在家居士护法的心也应是不间断的,唯有借着出家众,发大愿弘法,在家众竭诚地在金钱、体力上护法,三宝与居士相互的合作,佛教才会兴盛。

说往生很难的人是愚痴。为什么呢?其实仅在十念之间。说往生很容易的人也是愚痴。因为你把净土法门看得太简单了。临终那十念,是平日功夫的累积,所以最重要的是信愿行,一定要发菩提心,发自利利他的大悲心。不计较,不比较,与世无争,处处让人,处处净土。要记住,平日是是非非,恩恩怨怨,计较不断,不要和我谈往生。事事退让,对是非置若罔闻,坚持我们的信心,认真用功,不受影响,心即净土,心就解脱。

若有人要破坏我们的清净心,就告诉他:「不要告诉我那些是非,以免破坏我的清净心。」将所有的时间节省下来,用功念佛,不要浪费生命。 祝大家能够「临终西方境,分明在目前。」——往生极乐世界,阿弥陀佛。





《顿悟本心》

#### 不识本心,学法无益

诸位大德、在家居士,大家阿弥陀佛。

看到佛学院蒸蒸日上,真是非常欢喜。太虚大师 说:「佛教的僧伽教育犹如树木的根,是最重要 的。| 有一次,老和尚病得很重,要我到他房间, 牵着我的手,交代道:「倘若我遭不测,你要负 起救化众生的责任,要培育僧才。 我请师父安 心,并慨然允诺:「如果有因缘,我一定会负起 教化众生的重责大任。| 所以,文殊讲堂首重僧 伽教育,迄今共剃度比丘八十位,比贵佛学院人 数还多。所以,僧伽的教育(education)很重 要。但僧伽教育的师资问题也很大,一来,教授 不好请;再者,每个教授知见不同,所以留给下 一代的,究系甘露抑或毒药,尚待商榷,乍看似 样样精通,要实际运用时,却发觉是样样稀松。

这是因为没有悟道,若悟道的话则万法尽通。

佛的教法是法法道同,是以,唯佛与佛的知见能 够一致。至于十地以下的菩萨、小乘声闻,看法 都不同。在这种状况下,最重要的是,开展我们 的心性。我深深体悟到:「不识本心,学法无益。」 大家都知道,光行布施不能成佛,光持戒、忍辱、 精进、禅定也都不能成佛。必须以般若为前导, 以智慧的心去布施、持戒、忍辱、精进、禅定。 有了智慧,就可以解决一切问题。然而智慧既是 我们本性里具足的,何以至今犹未得见?何以仍 是烦恼不断呢?这是由于我们一直在事相上打 转,而这种错误的观念,将导致我们无法修行。

所谓在事相上打转,就是我的道场对;你的道场不对。我要持戒;你不持戒。赞叹自己;攻击别人,陷入知见的牢狱而不自知,还自以为是。由于知见不同,角度互异而纷争不断,又未提出解决的办法,山头主义、门户之见于焉产生,每位

法师各有一套理论。我今天来时,一直在思惟该讲什么,到底应从何处下手?处处是,又处处不是,根性也各不相同。因时间关系,遂拟出一个表,提纲挈领地来谈。

## 发菩提心,提起正念

弘法者或修学佛道的人,或偏重于事相上,视「诸 行无常 | 的修行,或偏重于理体上,「不生不灭 之真如性」的发挥。此二者皆难臻圆满之境。我 们讲:「诸行无常,是生灭法。」生灭就是增增减 减。那么,哪里是不生不灭?如何进入涅盘?佛 说:「凡所有相,皆是虚妄,若见诸相非相,即 见如来。」在这有为的世间法里,生灭的因果相 里,如何契入不生不灭的本体?彼既非物质构 成,亦不是具体的东西,既处处是,又处处不是。 小乘阿含偏重「无常」及「三法印」的发挥,然 而,在生灭的造作世间,造作因果下的生灭,怎 能契入不生不灭的本体?.

修行只有八个字——发菩提心,提起正念。提起 什么正念——观照的正念,譬如:观无常、观不 净观、修四念处、四谛、十二因缘,这些都是生 灭的造作法。什么是不生不灭的涅盘自性呢?如 果不悟的话,就好比盲人摸象,讲的头头是道, 其实是各执一端,未尽全貌。由于未能体悟本体 界的毕竟空性,以及方便即究竟,究竟即方便的 不二法门,遂将佛法打成两段,变成强烈的二元 对立论,并非进入绝对的真空状态,是以所到之 处都是障碍。并非别人障碍我们,而是自己障碍 自己、这是因为侧重于发挥「诸行无常,是生灭 法」,我们会难以体悟何谓「不生不灭」。

小乘之无常观、不净观,乃至四念处,其修持目的,在对生灭的事物要能离欲(离开欲望的束缚)。所以说:「皈依法,离欲尊。」法的现前,用意在令我们离开种种欲望的束缚。但问题在于最后的「涅盘寂静」。如何在无常的生灭中找到

# 不生不灭的清净涅盘自性呢?

大乘偏重真如或如来藏心的发挥。大乘的初判佛教,像《华严经》讲真如、大乘的后期佛教讲如来藏,皆偏重于理体上的发挥,否定了生灭的因果法。那么,该如何去诠释因果的连锁性呢?所以,着重于无常的发挥不够圆满,着重于不生不灭的发挥也不够圆满。重于理体上的发挥,否定了因果;重于事相的表达,又不易悟入本体。

一个弘法者倘欲不坏因果而又能悟入不生不灭的真如本体,则势必要能体会附表上所框起来的几个字——「缘起无自性,一切法无我」方为佛法之正知见、中庸之道、名副其实的正法。在事相上来说:生灭,缘起无自性;就作用上来说:也是缘起无自性;从本体界的角度而言:一切法无我。所以,只有「缘起无自性,一切法无我。」才能贯通所有的禅、净、律、密、大、小二乘的总思想,才能抓住佛法的重心,才可以理事圆融,

体相用具足。

#### 放下知见和执着,就完成佛道

「心」本自具足万法,不论研究唯识、华严(法 界缘起、一真法界)、禅(心具足万法,即心即 佛)、净土(唯心净土),统统不离此心。关于心 性的讨论,分事法与理法,偏一不可。就事相或 事用上来说,是生灭的,如六根、六尘、六识, 眼所见,耳所闻,可感受到的、有形相的东西; 就理上来说,则是无形相的。理即事,事相亦不 离理体。「法」定要理事圆融,偏理偏事都不究 竟也不圆满。事相来说:不昧因果(意即不能违 反因果),无论修行至何等境界,皆不能违背因 果。即使开悟,也必须注意身、口、意的造作, 何以故?因为不昧困果。事相上,因、缘、果的 连锁性,即使是圣人亦不可坏,必须对因果负责。 我们每个人都有佛性,何以相貌和福报却不同 呢?这就是宿世所修的善根不同,而其因果具体

反应在事相上所致。可是,理却无法去讲,因为它离语言相,只能方便说。圣者悟到本体界,亦即悟到非因非果。所谓「非因非果」,不是没有因,没有果,而是指「因」本身就是空性。非因, 意即当下就是空性,非果亦是空性。换言之:圣人悟到因缘果报、任何一个动点上统统是空性,契入此名为顿悟。何时能放下,何时就开悟。就理上而言,若能放下知见和执着,当下就完成佛道。

然而,悟到理上、本体界的空性,并不代表一切都懂了,因为事相上还要学习。开悟,就会讲英文吗?非也,还是得透过学习才会。开悟不代表什么都通。所以,悟到本体界,我们内心解脱,了解一切法无常,无常本身就是空性,所以开悟者是悟到身心不可得,一切法无相,而得以解脱。

行菩萨道可就没有那么简单,什么都要学习。开 悟的人若英文不会,登机门(gate)看不懂、连

坐飞机都成问题。计算机不会打,也是会团团转。 但他内心解脱,活得很快乐。所以,我们要了解, 开悟的人是悟到本体界的空性,因此,任何一个 动点都解脱。什么是开悟?就是天下太平,心中 无事,无所欠缺。开悟者处处解脱,对于自己不 懂的东西,也知道那是生灭的。例如:计算机是 无常法、哲学为生灭法,乃至太空物理学,也还 是生灭的道理。你毋须懂,也知道它们皆是生灭 法。举一微尘出三千大千世界,整个宇宙皆可用 四个字涵括——缘起性空。因缘生,因缘灭。但 于一切境界莫住、莫着、莫求,缘起无自性,一 切法无我——于一切法,莫着、莫求、莫取舍。

## 修行要在事相上磨练

既然一切法本自具足,为什么我们要讲修行呢? 「断习气」方便说名为修行。如果我们今天没有 习气,当然内心本自具足。问题就在习气未断, 所以必须在事相上磨练。过团体生活,以遵守团

体规矩为原则,关于私下的用功,则纯属个人的。 以文殊讲堂为例,进入文殊讲堂,不论你修禅净 律密,一律要做早晚课、拜八十八佛、过堂、每 半月诵戒、结夏,上课不可缺席,此大原则掌握 住,私下要如何修行、用功,则是尊重个人的选 择。所以最好的政府是半专制、半民主的。李登 辉先生讲:「民之所欲,常在我心。」我们会在这 句话的后面打个大问号——可能吗?若去调查 看看,希望不缴税的、男孩子不想当兵的、小学 生一周放假五天的.....一定全部都举手。因 此,有些事情不能用「民主」的方式,而必须强 制执行。像这里的佛学院,就必须有院规,大家 共同来遵守。

# 学佛的重点在有没有『悟』

必须了解理事不二,修行有事相上的生灭及理体上的不生不灭。所谓「不识本心,学法无益。」 学佛就两个字「悟」与「谜」,重点在有没有「悟」。 修行一定要悟。而「悟」就是「发菩提心,提起正念。」时时刻刻提起正念,大用现前。开悟的人悟到无念。无念不是没有念,而是有念,有清净的念。我们的本性是无常吗?不对!本性若是无常,我们永远不能成佛。一般而言,皆认为本性是常,是不生不灭而非生灭的。我们的本性是不不不变?错!我们的本性是无常。为什么?因为大用现前。既然要起作用,而起作用就是无常。如果我已开悟,跟大家说话即是本性在作用现在就是无常,无常就是常,觉性当下现前。

我们一般都以观念在学佛,教育往往落入文字的游戏,书本拿来就一直在教义、教理上研究,从未契入空性的道理,所以谈到不生不灭,就透过主观的意识,将之观想为一种永恒的东西。有人说:「永恒如同虚空一样。」如果永恒是一种死寂的东西,那么,佛性就没有作用,成了一潭死水。所以,佛性是「常」还是「无常」?佛性,你讲「常」,不对,它要起作用——「依体起用,摄

用归体。| 说佛性是「无常」也不对,因为无常 是生灭法。对立法,乃凡夫之见,着无常则不能 成道。接着,我们来讨论佛性是什么?「佛性是 常」因为它不生不灭;「佛性是无常」因为它大 用现前。所以,简单讲,悟道就是你讲什么都对 也都不对。你讲「无常」不对,因为空性不是无 常,《楞严经》讲:你可曾见过虚空坏掉、烂掉? 我们这个色身会烂会坏,凡是有相的东西皆会烂 会坏,但无相的虚空会烂会坏吗?我们的觉性亦 复如此,是以,说「常」不对,说「无常」亦不 对。说「无常」对,何以故?因为「作用」。说 「常」对,为什么?因为「不生不灭」。难就难 在这地方。说常、无常、生灭、不生不灭都对, 也都不对。

要先认识佛,才能成佛。我们以正思惟来探讨,何者为「佛」?泥塑纸绘,被供奉的是佛吗?那只是佛像而已。什么是佛?清净心就是佛。

### 在事相上悟到绝对的空性,名为开悟

觉悟到这颗本自具足的清净心就是佛。那么,清 净心是什么东西?它不是有形相的事物,无法用 言语形容,亦无法以笔墨描绘,但处处起作用。 我现在讲话就是,你们听课也是——起作用,此 系就事相上而言。佛性就是理,但不离事用,不 坏事相。因此,就理体来讲,是绝对的;就事相 上来讲则千差万别。开悟即是在一切的事相上, 悟到绝对的空性。古时候,有人打破碗、打破杯 子、打个香板就开悟。为什么?在事相上体悟到 这不生不灭的绝对理体,就叫做开悟。他就身心 自在,万缘放下。泰国高僧阿姜·查说:「放下 一切执着,是我们修行人一生一世的功课。」

何谓做功课?去掉那份执着,放下那份假相,名为「做功课」。《楞严经》云:「想象为尘,纳想为垢。」我们用文字来教育,会栽培一些学者,但不能造就成佛道者。虽然看很多经典,但拼命

着相,没有正思惟,因此无从得到法益。由于执 着自己的角度,在文字里面作文章,所以烦恼断 不了。例如看到毛巾,我们晓得这是因缘生因缘 灭的假相 。理相上知道 ,但平常观照的功夫不够 , 无法突破。譬如说,你看到一个俊男,知道这是 缘起性空,可是却断不了爱着之想,分手后念头 仍萦绕不停。「缘起性空」的道理你很清楚,但 就是断不了,这是「习气」使之然也。至于「纳 想为垢 」,就像我们每天都用同一个杯子泡茶, 即使有一天,你把它洗干净,杯里依然有茶的味 道。所以说「修行容易,习气难断。| 就是这样。 因此,在一个团体里面,能有一个好的环境修行, 是很有福报的,像贵佛学院均收女众,让大家有 很好的学习环境,各位应该珍惜。

### 全世界的人都会死,非独我而已

开悟则万法尽通,妄想尽息,正念时时刻刻现前,出来的都是清净心、无相心。修行,说简单很简

单,说难很难,关键在有没有志气。要了生死, 从哪里下手?观无常——二十四小时观无常,你 很快就会悟到空性的道理。两人争执、吵闹,就 退一步想——无常,我们此刻在争执什么呢?一 百年后来看,这种争吵岂不是很无谓?我们不是 要在二六时中提起正念吗?那么,你就提起无常 的念头,一定成道。《阿含经》中百分之八十都 在阐述无常的理趣,只要你下手观无常,时时刻 刻念兹在兹,道业绝对成就。当你在病苦、疲惫 不堪时,就观这色身,每天都有大小便等不净之 物、偶遭病苦的折磨、死后还有尸毒,最后成为 一堆臭骨头。要抗拒对死亡的恐惧,就必须认知 全世界的人都会死,非独我一人而已,自可袪除 对死亡的恐惧。事实上,恐惧亦无济于事。想想 印度尼西亚航空飞机爆炸,二三四人在一剎那间 全部毙命,世间没什么好计较的,修行就是几个 字——不计较、不比较。因为一切皆无常,时时 刻刻把这个「死」字挂在念头,提起正念,观无 常。

#### 深入观照无常,甘露马上现前

如果对观无常下过很深的功夫,一切苦都可以接 受;一切顺逆境全都是佛法。为什么?因为很清 楚那是无常。长得庄严亦不会执着,因为这也是 无常的。饱受欺凌也不觉得委屈,而会认为对方 是在成就自己。对外来的诽谤、批评都能泰然处 之,因为那也是无常的。一旦观无常,甘露马上 现前,但功夫要下得很深,不可草率苔且。你看 到总统,知道那是无常,没啥好攀缘的;看到富 人,无常;看到俊男,无常;美女,无常,一切 皆无常。一直下功夫观照无常,任何动作举止, 包括吃饭、下肚、消化、胃、大肠、小肠、大小 便皆属无常,观照色身,每一个细胞、每一块骨 骼都是无常,空性思想立刻现前,当下就解脱, 离一切欲望的束缚,挣脱一切烦恼、种种困扰, 你会发现所有的执着都没有意义。

「道」其实在每个人心中,无片刻暂离,当我们 念佛的时候,只要思及「但念无常,慎勿放逸。」 你自然就会精进。我们就是因为佛法听得太多, 功夫下得太浅,会听却不会用。佛陀教育弟子, 统统从观无常、四大皆空、五阴无我下手。我们 早晚课天天诵:「观自在菩萨,行深般若波罗蜜 多时,照见五蕴皆空,度一切苦厄。」一定要照 见五蕴皆空,才有办法超越一切痛苦。而我们只 是照本宣科,口中念的是「但念无常,慎勿放逸。」 心中想的却是:(待会儿要上哪儿去玩?)只是 惯性地念一念而已,失去警惕的作用,无法产生 提振的力量!其实法早就在我们心中,只是没有 深入观照。由于观照功夫不够,所以会一直在假 相里打转,在戏论里打转。烦恼来了,不知如何 是好。在欲望方面,不要让自己太舒服,也不要 让自己太苦。修行是点滴的功夫,没有办法一蹴 即成。「法」只有渐没有顿,顿也是从渐来的。 例如:苹果瓜熟蒂落,是瞬间的事,但在掉下来 之前,必须经过多少栽培,阳光的照射、养分的

灌溉,假以时日,才成熟落地。

#### 一门深入,其利断金

在座诸位有的根性很利,切勿妄自菲薄。法,只要你坚持一样,一定成道。我们现在就是不会坚持。有个比丘尼持戒、念佛,全部放下,吃的菜是去菜市场捡人家不要的,每年都讲四分律比丘尼戒,曾讲了数百遍。她是否大彻大悟,我无从得知,但她非常坚持持戒念佛,修行到临命终时,非常自在,火化后得五千多颗舍利子。

我参加大专斋戒学会时,曾听法师如此开示:有的人工夫练得很多,可是刺不死对方;有的人只练一招,可是,一刀就足以让对方毙命。」这句话的意思是,有的人修很多法门,但烦恼断不了;有的人只坚持一样,烦恼就断了。所以,修行如同武侠小说的练剑,这一剑要很利,一砍就足以令对方致命。我们这一剑下去,烦恼就要断,才

有作用。例如专修不净观,也可以成就。像我以 前修不净观,观想米粒像厕所里的蛆虫;观想面 条如人的头发,结果三、四天都食不下咽。如此 单刀直入地把贪嗔痴都放下,自可了知这世间没 什么好贪的,只要坚定一门,努力行持,虽只有 一招,却很管用,否则修百千万世都不能成道。 又如你念佛,也要坚持到底,要念到很有功夫, 听自己的声音,一心不乱,任何烦恼来,这一念 佛统统有办法把它克制过去,念到相当有定力, 临命终时,「前念断气,后念即生。」——一念断 气,后念随即往生极乐世界。因此,我们要了解, 修行若要悟道,下手要狠,意志要坚,很快就会 成就。要记住我今天所说的——观无常,二十四 个小时观无常,没有一个不成道的。无常就无得 无失,没有什么好计较的。无常就是缘起无自性, 无常就是毕竟空,就是不可得,就是无相,就是 生灭,但生灭若解脱,即是不生不灭,无常就是 一切法,无常就是理事圆融,「法」最重要的是 要能受益。

#### 诸行无常,因果生灭

根据所附的表,就事上来说,有事相和事用,所 谓「诸行无常,因果生灭。」 我们讲经说法时, 常会强调因果,既是因果,就是有生有灭,而在 因果「相」的生灭法里,任何一个时间、空间的 动点上观无常的话,就是空性。无常就不可得, 一切皆为假相。并且要下狠心,亦即以极大的志 气,二十四小时都观无常,你不成就道业,那才 奇怪。我们剃度多少年了,何以迄今毫无消息? 佛世时,五年内不证果即属下下根器。且看佛陀 他们怎么修行——树下一宿,日中一食,二十四 小时都观无常、保持正念,自然马上见性。观无 常,心就渐渐清凉,渐渐就没有得失的观念、着 相的观念、是非的观念、善恶的观念。一切皆无 常,善无善性,恶无恶性,是也不一定是,非也 不一定非。「诸行无常,因果生灭。」这是相用。 有相就一定有作用。

#### 涅盘寂静,不生不灭

至于体则是「涅盘寂静,不生不灭。」 此系就本 体的空性而言,此即我们清凉之处。若安住于无 所住心就清凉。因为生生灭灭,过去心不可得, 现在心不可得,未来心不可得。生生灭灭若当体 即空,就是不生不灭,不生不灭就是生灭,生灭 就是不生不灭。所以无常就是常,常就是无常, 说常不对,说无常也不对,说无常也对,说常也 对。为什么?因为「相」是心体所影现出来的, 本无实体可得。推求、分析、剖析一切的事跟理, 体、相、用统统不可得,所以修禅宗的主张:一 切法不可得。事相上是造作,是有相。所以看附 表的右边,事相上,我们应该要造作。为什么? 因为造作不离理,虽说本自具足,你还是要修, 要断习气,要精进,因为,即使悟到本体界,事 相仍不可免。

### 去执方名作功课

有大多数出家众执意做自己的定课,而不随众做 早晚课,认为与其在大殿打妄想,不如自己把定 课做好。这样不如法,因为做早晚课是一种包容、 修养,而非定课,若在大殿作早晚课就打妄想, 在自己寮房做课难道就不打妄想吗?心的问题 没有解决,到哪里都是问题。自己定的功课做完 叫做完成,那么,在大殿的功课就不叫功课吗? 个人要做何修持都没关系,但应于私下有空时去 作,早晚课是整个团体的规范,希望大家遵守。 也许早晚课未必适合我,但这是一种修养,而最 主要的是,应有包容性。其实,一切法无我,去 掉执着方名做功课。在大殿大声念佛,下殿后却 和同参道友声嘶力竭地争执不休,这叫做修行 吗?何谓做功课?二六时中去掉执着,叫做「做 功课」。真正下功夫就是去掉执着,不着相。

但有言说,都无实义

再来看附表,事相上是造作、有相、有为、不空、有种种念,而造作在理上来讲就是不造作,理上的不造作就是事相的造作,所以,理上而言是空、无相、无作、无为、无念。「空」是什么意思?空就是无常,自性不可得。「缘起无自性」很难解释,虽常听到却很难体会。何谓「缘起无自性」?举一法即是万法,以毛巾为例,观照到最后就回归《楞严经》的思想——「但有言说,都无实义。」

根据我们前面的分析,毛巾是由丝线构成的,丝 线透过机器,因缘聚合、裁剪,变成一条毛巾。 藉由分析,我们知道,毛巾是丝线所成,再继续 分析,乃颗粒微尘,系电子、质子、中子所构成 的,这叫做析空观。但析空观本身就是错误的。 分析到最后,究竟是有抑或无?电子、质子、中 子,这些颗粒微尘到底是有抑或无?如果说有可 话,就还可以分析,便不能称为空。如果从有可 以分析到空,那么,多少个空加起来会变成有 呢?所以「析空观」本身就是一种错误。

天台宗的 「 当体即空 」 我们很认同,禅宗的 「 回 归当下 1,我们也很认同。用大智慧直接了当地 去了解「当体即空」,即可解释所谓的「缘起无 自性 |, 亦即虽名为毛巾, 而实质上只是因缘和 合,并非真有毛巾这种东西,所以《楞严经》的 「但有言说,都无实义。」这句话是万法里面非 常重要的一句话。修学佛道,若以此一句单刀直 入地观照,必定成道。一切法皆是语言、表相的 东西,但有言说,都无实义,只有假相、假名, 并无实质的意义。人生亦然,离开了佛法,生命 完全没有意义。吃饭、拉屎、生孩子,这种生命 有何意义?所以,没有佛法,生命一点意义都没 有。时间一到,成为一堆烂骨头。享受愈多,吃 得愈多,拉得也愈多,如此而已!

《楞严经》这一句,如果会用,每个人统统是圣

者,万法但有言说,都无实义。研究经典,不着 文字相;听经闻法,不着语言相;看到一切外表, 不着一切假相,因为都是缘起,都是无自性,四 大本空,五阴无我,任何人皆然。

世间人很可怜,尤其是女众,看看时下各种瘦身、化壮品广告,就知道她们成天都在假体、虚幻的色身上打转。以隆乳者为例,她没想到,一旦无常降临,就算隆得再挺再大,终究也要烟消云散。如果你懂得观无常,就知道其实大小又有何妨?每天为了保养皮肤、烫头发忙忙碌碌,一旦双眼每天为了保养皮肤、烫头发忙忙碌碌,一旦双眼阖上——死了,终究会烂掉、臭掉,所以万法「但有言说,都无实义」,一切法都是空性的,非因缘、非自然。

#### 非因缘、非自然

《楞严经》里面讲:「如来藏心、空如来藏、不空如来藏、空不空如来藏、非自然、非因缘。」

非因缘旨在破除二乘人的思想;非自然则是为了 破除外道的思想。万法皆是当体即空,不生不灭, 绝诸对待的,这是《华严经》的思想。而外道则 主张一切法自然,自然的生、死、灭、活,毫无 愿力;就像老子的思想:无为而治,放任自由, 不假造作,如草自然生,自然长;水果自然生, 自然长。有一种外道就是这样,认为天地万物自 然就存在,不知这是业感缘起。若秉持这种想法, 就不会想要去用功、度众生,一切顺其自然,不 假造作,终致懈怠、懒惰,没有地藏王菩萨「地 狱不空,誓不成佛」的精神。我们不能如外道般 的主张放任自由,否则势必沦为懈怠、懒惰,与 行菩萨道的积极行径相违背。

何谓「非因缘」?譬如一朵花,何时开始种是因,过程是缘,长成花是果。在因的角度来说,因是缘起法,在缘的角度来说,是条件所构成的缘起法,在果的角度来说,也是缘起法。记住,因、缘、果都是假设的点。就缘的角度来说,是条件

和合的缘起法;就果的角度来说,也是条件和合的缘起法。所以,因、缘、果都是假设的点,任何一个动点都是无常,都是空性。所以真正究竟的佛法是不生不灭,绝对的空性,二乘人讲的因缘是方便说。

# 事相门中不少一法,实际理地不受一尘

「众生」是什么?——循业发现。我们都是随业 而来,循着业来发现自己的因缘,叫做「循业发 现」,你前世未植种种善根,今生今世不可能来 出家。所以,我们要晓得:空就是无常;理就是 事;事就是理;因缘法就是非因非缘法,所以, 我们在理上来说是空、无相、无作、无为、无念, 因此空就是不空,无相就是有相,无作就是有作, 无为就是有为,无念就是有念,常就是无常,无 常就是常,这乃是不二的东西。所以,禅宗言: 「实际理地不受一尘。」意思就是在空性的角度 来讲,不受一尘,不接受任何的法,在事相上来

说:「事相门中不少一法。」任何的事相、造作, 统统不可缺少,譬如说:替常住做事、办法会、 朝山、佛七、禅七都是应该的,为什么?因为统 统是事相,都不可免。因、缘、果、报、空、无 常、理、事全都划上等号。空、不空;相、无相; 作、无作都是不二的。在空性角度来讲——不受 一尘;在事相来讲——不少一法。对师长恭敬、 感恩;对同参道友要互助互爱、相辅相成,要结 善缘,为什么?因为事相造作统统必须。虽然我 们拥有佛性,但要大用现前,才叫做佛性。离开 这个出家团体,不一定能找到佛性,离开生灭法 亦不一定找得到不生不灭清净自性。所以要了 解,缘起无自性,一切法无我,万法莫着、莫求、 莫取舍。成就与否?但看我们所下的决定之心。



勤修清净波罗蜜 恒不忘失菩提心 灭除障垢无有余 一切妙行皆成就 Email: <u>dakuan00@yahoo.com.tw</u> 牟尼佛法流通网 释大宽法师 合十 分享 http://www.muni-buddha.com.tw/dakuanQA/